
1 

 

HASTA ZIYARETİ VE SAMIMİYETİN 
ÖNEMİ 

Eûzübillâhimineşşeytânirracîm  

Bismillâhirrahmânirrahîm. 

Elhamdülillâhi Rabbi’l-âlemîne âlâ külli 

hâlin ve fi-külli hîn. Hamden kesiran tayyiben 

mubareken fihi. 

Ve’s-salâtu ve’s-selâmu alâ seyyidi’l-ev-

velîne ve'l âhirîn ve şefîi'l-müznibîn, Muham-

medini'l-Mustafâ ve âlihî ve sahbihî ve men 

tebiahû bi-ihsânin ilâ yevmi'l-cezâ. 

Emmâ ba’d:  

Fa’lemû eyyühe’l-ihvân fe-inne efdale’l-

hadîsi kitâbullâh ve efdale’l-hedyi hedyü sey-

yidinâ Muhammedin sallallahu aleyhi ve sel-

lem ve şerre’l-umûri muhdesâtuhâ ve külle 

muhdesin bid’atün ve külle bid’atin dalâletün 

ve külle dalâletin ve sâhibehâ fî’n-nâr. Ve 

bi’s-senedi’l-muttasılı ile’n-nebiyyi sallallahu 

aleyhi ve sellem:  

Ennehû kâne lâ yusîbuhu kurhatün ve lâ 

şevketün illa vada'a aleyhe'l hinna. 



2 

 

Aziz ve muhterem kardeşlerim! Allah'ın 

selamı, rahmeti, bereketi üzerinize olsun. Al-

lah Teâlâ hazretleri dünyanın ve ahiretin bil-

diğimiz, bilmediğimiz her türlü hayırlarına 

cümlenizi nâil eylesin. Peygamber sallallahu 

aleyhi ve sellem Efendimiz'in hadîs-i şerîflerini 

okuyarak dinimiz taallüm etmek ve manevi ba-

kımdan tefeyyüz etmek için oturmuş, toplan-

mış bulunuyoruz. Bu hadîs-i şerîflerin okunma-

sında sayısız hayırlar, bereketler var.  

Hadîs-i şerîflerin okunmasına ve izâhına 

başlamadan önce de vazifemiz var. O vazife-

miz; Peygamber sallallahu aleyhi ve sellem 

Efendimiz'e sevgimizi, saygımızı, bağlılığımızı, 

ümmetliğimizi arz etmek ve onun ruh-u pâkine 

hediye olmak üzere, onun mübarek âlinin, as-

habının, etbâının, ahbâbının sair enbiyâ ve 

mürselînin cümle evliyâullâhın ve hâssaten 

sâdât ve meşâyih-i turuk-ı aliyyemizin ve bu 

beldeleri canlarını mallarını ortaya koyarak 

fethedip bize emanet ve armğan bırakmış olan 

ecdâdımızın, cümle hayır hasenat sahipleri-

nin, şu caminin yapılmasına, yaşamasına, hiz-

mette devamına vesile olanların, içinde ibadet 



3 

 

edenlerin ve uzaktan yakından bu hadîs-i şerîf-

leri dinlemek üzere siz kardeşlerimizn ahirete 

göçmüş bütün yakınlarının ve sevdiklerinin ru-

larına hediye olsun, biz yaşayan mü'minler de 

Rabbimizin rızasına uygun yaşayalım, Peygam-

ber Efendimiz'in sünnetine uyalım, şehit se-

vaplarına nâil olalım, dünya ve ahiret saade-

tine erelim diye bir Fâtiha üç İhlâs-ı şerîf oku-

yalım öyle başlayalım. 

İlk hadîs-i şerîf hastalarla, hasta ziyare-

tiyle ilgili. Peygamber Efendimiz’in ifadesi 

Ebû Umâme el-Bâhilî radıyallahu anh hazret-

lerinden rivayet olunmuş. Hadisi, mezhep 

imamı Ahmed b. Hanbel rivayet etmiş.  

Efendimiz’in ifadesi şöyle:  

حْمَةِ   فيِ   يخَُوضُ   مَرِيضِ الْ   عَائِدُ     الر�
حْمَةُ   غمََرَتْهُ   عِنْدَهُ   جَلسََ   فإَِذَا   الر�

Âidu’l-merîdi yehûdu fi’rrahmeti fe-izâ 

celese indehû ğamarethu’r-rahmetü. 

Âidu’l-merîdi. “Hastayı ziyaret eden 

kimse.” Yehûdu fi’rrahmeti. “Allah’ın rahme-



4 

 

tine dalar.” Fe-izâ celese indehû. “Varıp has-

tanın yanına oturduğu zaman.” Ğamarethu’r-

rahmetü. “Allah Teâlâ hazretlerinin rahmeti 

onu kaplar, kişi rahmetine gark olur.” 

Muhterem kardeşlerim! 

Hasta ziyareti, müslümanın müslüman 

üzerindeki haklarından bir tanesidir. Hastanın 

sizden ziyaret istemek hakkıdır. Senin hasta 

olan tanıdığın kimseyi ziyaret etmen bir vazi-

fedir, bir borçtur.  

Müslümanın birtakım ibadetlerin dışında 

sosyal görevleri vardır. Nezaket icabıdır. Kar-

deşlik icabıdır. Müslümanlık icabıdır. İman ica-

bıdır. Allah’ın rızasını kazanmak, Peygamber 

Efendimiz’in şefaatini kazanmak için yapıl-

ması gereken şeylerdir.  

Onlardan bir tanesi hastayken kardeşini 

ziyaret etmesidir. Tabi Müslüman Müslümana 

sıhhatliyken, sağlığında, şenliğinde, esenli-

ğinde de alakasını devam ettirecek. Müslü-

manların bilmediği işlerden birisi bu... Bu za-

manın Müslümanlarının İslâm’dan uzak olması-

nın, fersah fersah uzaklarda olmasının, İslâm’ı 



5 

 

iyi bilmemelerinin çok zararları oluyor. Bilme-

diği şeylerden birisi de Allah’ın müslümanları 

kardeş etmiş olmasıdır. Biliyorlar da anlamı-

yorlar. 

“Allah müslümanı müslümanla kardeş et-

miş.” 

“İyi ne yapalım etmiş?” gibilerden. Omuz 

silkerler gibilerden. “Canım etmişse etmiş ne 

olacak?” gibilerden düşünüyorlar. 

“Kardeş etmiş” demek; “can kardeşi gibi 

kan kardeşi gibi ana baba bir kardeş gibi sa-

mimi etmiş” demek. Bu kardeşliği Allah etmiş, 

Allah celle celâlüh kurmuş oyuncak değil!  

Göstermelik yapamazsın, Allah kalbini bi-

liyor. 

“Ben bunu sever gibi görüneyim de dış ta-

raftan vaziyeti idare edeyim.”  

“Zahirde, yüzüne güleyim, ‘merhaba, na-

sılsın, iyi misin? Allah ömürler versin’ diye-

yim.” 

Olmaz! Allah sahte amelleri kabul etmi-

yor. 

a. Allah Samimi Olmayı İstiyor 

Muhterem kardeşlerim! 



6 

 

Allah samimi olmayı istiyor. Müslümanın 

genel vasfı, en önemli vasıflarından birisi sa-

mimiyetidir. Açık kalpliliği, temiz kalpliliğidir. 

Samimi niyetli oluşudur. Allah Teâlâ hazretleri 

bunu kendisine, peygamberine, Kur’an’ına, 

Ümmet-i Muhammed’e karşı insanların boy-

nuna bir vazife, bir şart olarak yüklemiş, yaz-

mış.  

Müslüman müslümana karşı samimi, açık 

kalpli olacak. İçi başka dışı başka olamaz.  

“Hocam bazı şeylerini beğenmiyorum, 

kardeşimin tenkit ettiğim tarafları da var.”  

Tenkit ettiğin tarafları da açık kalplilikle, 

yumuşak yumuşak söylersin. Severek söyler-

sin. Omzunu tutarsın elini tutarsın boynuna sa-

rılırsın.  

“Ben seni çok seviyorum ama sende böyle 

bir kusur görüyorum, acaba yanlış mı görüyo-

rum? Hatalı mıyım?” 

“Şöyle yapıyorsun da bana yanlış gibi ge-

liyor. Hani şöyle bir hadis var ya. Şöyle bir âyet 

var ya. Ona aykırı olmuyor mu bu yaptığın?” 



7 

 

“Benim bilmediğim bir başka sebep var 

mı? Yoksa yanlış mı görüyorum? Yanlış mı de-

ğerlendiriyorum?” diye onu da açıkça söyle-

mek lazım. İçinde kalırsa olmaz. 

İçinde kalıyor. Sen onu tenkit ediyorsun 

beğenmiyorsun. Yüz yüze geliyorsun gülüyor-

sun ayrılıyorsun. Bu içi dışı başkalık, münafık-

lık sıfatıdır. Olmaz! Samimi olacaksın. Seviyor-

san da samimi söyle. Söyleyeceksin! 

Peygamber Efendimiz diyor ki;  

“Kişiye sevdiğinizi söyleyin.”  

Git elini tut, elini sık. “Kardeşim” de, mu-

safaha et. 

İslâm’da el sıkmak böyle değil; böyle…  

“Efendim şöyle el yukarıya doğru.”  

Bizim her şeyimiz farklıdır. Biz taklitçi de-

ğiliz. Biz Batı’yı taklit etmeyiz. Kılık kıyafet, 

örf âdet, tavır davranış... Bizde hepsinde 

made in İslâm damgası vardır. Öyle made in 

USA veyahut made in Europe, made in Eng-

land… Öyle şey yok. Bizim her şeyimizde İslâm 

damgası vardır.  

O bakımdan selamlaşmamız, konuşma-

mız, davranışımız başka türlüdür. Kimse bizim 



8 

 

hareketimizi anlayamaz. Müslüman olmayan 

anlayamaz. Biz kardeşimiz için fedakârlık ya-

parız. Canımızı veririz. Ama biz iyi müslüman 

değiliz. İşte işin en büyük sıkıntısı burada. 

Şimdi ben şahsen bir ağabeyiniz, bir ho-

canız, bir tanıdığınız kimse olarak bir müca-

dele veriyoruz. Bir şeyler yapmayı istiyoruz. 

Çalışıyoruz, çabalıyoruz. Çektiğimiz sıkıntıla-

rın bir kısmı da müslümanlarda;  

Ya iftira, ya dedikodu, ya yalan, ya uy-

durma, ya hased, ya kızgınlık, ya buğz…  

İllallah!  

İnsan müslümanların bu kadar cahil ola-

bilmesine hayret ediyor. Öbür tarafta o kadar 

kâfir var, onlarla uğraşmıyor. Müslümanlar ge-

liyorlar, birbirleriyle uğraşıyorlar. Birbirlerinin 

aleyhindeler, birbirlerini sevemiyorlar. Sev-

meyince cennete girmeyecekler farkında de-

ğiller. 

Bir insan müslüman, mü’min olmadıkça 

cennete giremez. Peygamber Efendimiz öyle 

buyuruyor; 



9 

 

“Bir insan müslüman olmayınca mü’min 

olmayınca cennete giremeyecek. Birbirini sev-

medikçe de hakiki mü’min olamaz.” 

Ekmeğini bölüşeceksiniz, yemeğini bölü-

şeceksiniz, ziyaret edeceksiniz… Seveceksin, 

sayacaksın, yardımına koşacaksın. Onun için 

fedakârlık yapacaksın. Yemeyeceksin, yedire-

ceksin. Giymeyeceksin, giydireceksin. Seve-

ceksin… 

Seven insanın hâli başka türlü olur. Onu 

yapmıyoruz, bilmiyoruz. Bu zamane müslü-

manları, sevmenin bir ibadet olduğunu, müs-

lümanın müslümanla kardeşlik etmesinin çok 

büyük bir sevap kaynağı olduğunu bilmiyor. 

Böyle gelmiş böyle gidiyor. 

“Türkiye’nin % 99’u müslümanmış.” 

Yalan! Veyahut o seviyede müslüman de-

ğil.  

“Dünyanın beşte biri müslümanmış.” 

Yalan! Veyahut müslüman ama nüfus ka-

ğıdı müslümanı… 

Nerde? 



10 

 

Beşte biri değil, dünyanın 50’de biri müs-

lüman olsa, biz gerçek müslüman olsak dünya-

nın çehresi değişir. 

Gerçek müslüman değiliz ki… Zamana, ze-

mine, araziye uymuş müslümanlarız. Bukale-

mun gibiyiz. Rengimiz yok… Bukalemun deni-

len hayvan hangi ortama girerse onun rengini, 

şeklini alıp da kendisini gizlediği gibi biz de or-

tama uymuşuz. Kendimize göre, zamanımıza 

göre acayip müslümanlık… 

Allah bizi kahrına gazabına uğratmasın. 

Cümlemize lütfuyla gerçekleri gösterip ter-

biye eylesin de has müslüman olmayı nasip ey-

lesin. 

Müslümanın müslüman üzerine sağlıklıy-

ken, sıhhatliyken görevleri var. Sevecek, yar-

dımına koşacak, yardımsız bırakmayacak. Sı-

kıntılı olduğu, düşmanın hücumuna mâruz kal-

dığı zaman destekleyecek. 

Böyle kardeşlerimiz de var. Ruslar Afga-

nistan’a hücum ettiği zaman Türkiye’den çok 

kimse orada çarpışmaya gitti. 



11 

 

“Hocam, ben müsaade edersen Afganis-

tan’a gideceğim.” diye çoğu benden izin is-

tedi. Kimisi gitti şehit oldu. Oralarda şehit 

olanlar da var. 

Allah şefaatlerine erdirsin! 

Demek ki bu duygu tamamen ölmüş değil 

ama toplumlara rengini verecek kadar da çok 

fazla miktarda değil. Çorbada tuz miktarında 

birazcık var. Ama hâkim olacak seviyede değil. 

Eğer biz gerçek, hakiki müslümanlar olsak o 

zaman bizim toplumumuzun hâkim rengi İslâm 

olur. Bu toplum sıbgatullah “Allah’ın boya-

sıyla” boyanmış olur.  

Şu haliyle kâfirin boyasıyla boyanmış du-

rumda. Şimdi biz de varız ama toplumun bo-

yası Avrupa, Amerika boyası. Giyim-kuşam, 

yaz’ı geçirme tarzımız, oturmamız-kalkma-

mız, konuşmamız, âdâb-ı muâşeretimiz öyle. 

Her şeyimiz müslüman gibi değil. İngiliz, Fran-

sız gibi alafranga.  

Alafranga “Fransızlar gibi” demek. Tür-

kiye’de alafranga makbul. 100 seneden beri, 



12 

 

Tanzimat’tan beri alaturka merdud ve mek-

ruh. Alaturka, “Türk gibi, müslüman gibi” de-

mek.  

Alafranga, “Fransız gibi” demek. Tür-

kiye’de alafranga makbul, alaturka mekruh. 

Acayip bir şey! Bunu başka yerde daha ön-

ceden kitaplar yazsaydı insan hayret ederdi. 

Başka bir ümmet hakkında bunu böyle yazılmış 

olarak bir kitapta okusaydık; “Allah Allah! O 

ümmet, o millet, o tarihin içindeki o topluluk, 

ne kadar şaşkın toplulukmuş” derdik. İşte biz 

şu anda o şaşkınlığın içindeyiz. Her şeyimiz 

öyle. 

Bizim arkadaşlardan bir tanesi Fransa’ya 

gitmişti. 

Misafir kaldığı evin kızı; 

“Evli misiniz?” diye sormuş. 

“Evliyim.”  

“Çoluk çocuğunuz var mı?” 

“Var.” 

“Hanımızın resmi var mı, görebilir mi-

yim?” demiş.  

O da cüzdanında gezdirdiği resmi çıkart-

mış göstermiş.  



13 

 

Hayret etmiş. Gelin-güvey resim çektir-

mişler. Koca bir kartpostal. Cüzdanına koymuş 

adam. O gelin-güvey resminde gelinin resmini 

görünce hayret etmiş. 

“Ne oldu?” demiş. 

“Siz gelinleriniz böyle bu kıyafetle mi gi-

yinirsiniz?” 

“Evet bu kıyafetle giyiniriz. Ne var işte 

beyaz gelinlik.” 

Beyaz gelinlik acayip mi değil mi? Normal 

geliyor değil mi hepinize? 

Normal geliyor. 

“Bu bizim kilise kıyafetimizdir. Papazın 

önüne nikaha gittiğimiz zaman biz bunu giye-

riz.” demiş. 

Bunu duyuncaya kadar ben de sizin gibi bu 

işin böyle farkında değildim. Bunu Fransa’ya 

gitmiş mühendis arkadaşımdan duyduktan 

sonra şöyle bir düşünüverdim; 

Bizim gelinler beyaz giymezdi. Ne giyerdi?  

Allı giyerdi, pullu giyerdi. Bizim gelinleri-

miz allı pulluydu. Kızılırmak yağmurlar yağ-

mış, taşmış. Gelin alayı, bir yerden gelin al-



14 

 

mışlar güveyin evine götürecekler. Nehri ge-

çerken bir kaza olmuş. Gelin Kızılırmak’ta bo-

ğulmuş. Birisi de ağıt yakmış. 

Ne diyor? 

Kızılırmak nettin allı bir gelini. 

Nasıl aldın allı pullu gelini. 

İşte tariften sabit. Demek ki bizim gelin-

lerimizin kıyafeti, örfümüz, töremiz böyley-

miş. Allı imiş, al renkliymiş. Üstüne de pullu 

bir başörtü duvak örtülürmüş. Yüzü görülmez-

miş. Biz şimdi allı pullu tarihsel gelinlik kıya-

fetimizi bırakmışız; Fransız’ın kilisede papazın 

önüne dinî nikâh yaptırmak için düğünde giy-

diği kıyafeti giymişiz. Saçlar açık. Tülün al-

tında yüz görünüyor. Gelinlik modasına göre 

değişiyor. Tamamen ona benzemişiz.  

Cenaze marşımızın; resmî merasimlerde 

valiler, paşalar ölür; bando, mızıka gelir ağır 

bir cenaze marşı vardır. O cenaze marşının bir 

kilise ilâhisi olduğunu biliyor muydunuz? 

Nereden bileceksiniz? 

Sadece melodisini duyuyorsunuz. O hıris-

tiyanların bir kilise ilâhisidir. Ölülerimizi hıris-

tiyanların ilâhisinin melodisiyle gönderiyoruz. 



15 

 

Bazı şaşkınlar âhirete böyle gönderiyor. O ba-

kımdan çok yazıklar olsun bize… Hakikaten çok 

yazık da olmuş. Yazık bize, vah bize… 

Bir de yazıklar olsun bize; çünkü hâlâ 

içinde bulunduğumuz vaziyetin farkında deği-

liz. Türkiye’de bu kadar münevveriz… Bu ka-

dar okul, üniversite var. Şark’ı Garb’ı bilen in-

san var. Hiç yadırgamıyor, hiç garipsemiyor, 

gavurla aynı olmaktan, kendimizden farklı ol-

maktan tedirginlik duymuyor. Hatta kendimiz 

düşmanımız; 

Sarık, en büyük düşman... Sakal, en bü-

yük düşman… Fatih Sultan Mehmed, Barbaros, 

Kanûnî sakallıymış. Filanca gazi komutan, fi-

lanca alim sakallıymış… Heykellerini dikiyo-

ruz, Mimar Sinan sakallıymış, sarıklıymış, cüb-

beliymiş…  

Şimdi sarık, sakal, cübbe düşman.  

Böyle şey olmaz!  

Üniversitelerde giydirilen kıyafetler, giy-

dirilen cübbeler papaz cübbeleridir. Kıyafet 

olarak papaz cübbesidir. Başlıklar papaz başlı-

ğıdır. Çünkü Avrupa’da üniversitelere umumi-

yetle papazlar el koymuşlar. Onların töreleri 



16 

 

hâkim olmuş. Üniversitedeki unvanlar, papaz-

lık, kilise unvanlarıdır. Rektör, dekan vs. onla-

rın unvanlarıdır.  

Biz kendi töremizi kesmişiz, kapatmışız. 

Cenaze marşına kadar kendimize yabancılaş-

mışız. Yabancılaşmanın ötesinde de utanma-

dan kendimize düşman olmuşuz. Bu kadar 

saçma şey olmaz. Müslümanlardan gayrı bu ka-

dar garip bir duruma düşürülmüş bir başka top-

lum dünya üzerinde var mıdır bilmiyorum… 

b. Dinimizin Aslına Dönmemiz Gerekiyor 

Onun için bizim, dinimizin aslına dönme-

miz gerekiyor. Kur’an’a, hadîs-i şerîfe sarıl-

mamız gerekiyor. Çünkü birçok işlerimiz ber-

bat olduğu gibi, ticaretimiz, sanayimiz tarımı-

mız vs. hepsi berbat.  

Yavaş yavaş toparlanıyoruz. Geri kalmış-

lıktan, orta halli devlet haline gelmeye uğra-

şıyoruz. Bizim Müslümanlığımız da berbat… 

Berbat bir Müslümanlık. Has bir Müslümanlık, 

halis bir Müslümanlık değil de bir acayip Müs-

lümanlık ki pınar yukardan kaynamış kayanın 

altından şırıl şırıl akarken tertemiz. Eğil, iç, 

yüzünü yıka, mis gibi gayet güzel dibindeki 



17 

 

taşları sayacağın kadar berrak. Aşağıya geldiği 

zaman çeşitli kirli şeyler karışmış... 

Rengi tanınmayacak, içilmeyecek hâle 

gelmiş. İçersen mikropludur, hasta olursun. 

Rengi, tadı, evsafı bozulmuş. Bizim Müslüman-

lığımız böyle. Has Müslümanlık öbür tarafta. 

Şimdi bizdeki Müslümanlık hıristiyanlıkla, din-

sizlikle, nefisle, şeytanla karışmış bir acayip 

hayat yöntemi haline gelmiştir.  

Allah bizleri nevm-i gafletten îkâz eyle-

sin, uyandırsın. Gözümüzün perdesini kaldır-

sın. Hakikatleri görmeyi, has müslüman olmayı 

cümlemize nasip eylesin.  

Peygamber Efendimiz bu hadîs-i şerîfinde 

hastanın da ziyaretinin önemli olduğunu bildi-

riyor. Ve hastanın ziyaretçisinin Allah’ın rah-

metine gark olacağını, batacağını bildiriyor. 

Rahmetine böyle gömülüp gideceğini, rahme-

tin onun boyunu aşacağını, kaplayacağını bil-

diriyor. 

O halde görevlerimizden bir tanesi hasta 

olan tanıdıklarımızın dostlarımızın ziyaretidir. 

Zaman ayırmalıyız. Cumartesi, Pazar, Cuma 

oldu mu -özellikle Cuma günü hasta ziyareti, 



18 

 

kabir ziyareti sadaka vermek, Cuma namazı 

kılmak, yıkanmak, bunlar insanın çok sevap 

kazanmasına sebep olan şeylerdir.- O bakım-

dan hasta ziyaretini özellikle Cuma günü ya-

parsanız sünnet-i seniyyeye çok uygun olur. 

Ama tatil günleri Cumartesi veya Pazar günü 

işiniz de yok. Serbestsiniz de, tamam; 

“Bugün ben hangi hasta kardeşimi ziyaret 

edeyim de sevap kazanayım.” diyebilirsiniz. 

Çünkü gerçekten Allah’ın rahmetine erme ve-

silesidir. Hastanın da gönlü şâd olur. İyi olma-

sına vesile olur.  Ziyaret edenler geldikçe 

hâlini hatırını sordukça memnun ve mesrur 

olur. 

Müslümanlar birbirlerine karşı görevlerini 

inşaallah unutmasınlar. Güzel bir şekilde yap-

sınlar.  

İkinci hadîs-i şerîf: 

 عَالـِمٌ ينُْتَفَعُ بِعِلْمِهِ أفَْضَلُ مِنْ ألَْفِ عَابِدٍ 

Âlimun yuntefeu bi-ilmihî min elfi âbi-

din. 



19 

 

Hz. Ali radıyallahu anh’ten Deylemî rah-

metullahi aleyh rivayet etmiş. 

Peygamber Efendimiz bu hadîs-i şerîfinde 

buyuruyor ki;  

“İlminden istifade olunan bir alim, kendi 

başına köşeye çekilip ibadet etmekte olan bir 

âbidden bin kat daha hayırlıdır.” 

Biliyorsunuz İslâm’da ibadetler vardır. 

Hatta “İslâm’ın şartı kaç?” diye sorduğumuz 

zaman, o ibadetlerin bazısını namaz, oruç, 

hac diye sayıyoruz. Tabii bu ibadetler büyük 

sevaba sahip olan hareketlerdir. Namaz dinin 

direğidir. Oruç Allah’ın mükâfatını bizzat ken-

disinin, başkasının bilmeyeceği şekilde ikram 

edeceği kıymetli bir ibadettir. Hac makbul bir 

hac olursa karşılığı cennetten gayri başka bir 

şey olmayan önemli bir ibadettir. Tamam, iba-

detlerin hepsi güzel. Tesbih çok sevaplı, zikir 

çok sevaplı bir ibadettir.  

Ama bunların hepsinin sevabı nedir? 

Ferdîdir, kişinin kendisi ile ilgilidir. Kendi 

ruhuyla, kendi dünyasıyla, kendi âhireti ile il-

gilidir. Adam çekilmiş bir kenara; ibadetinde, 



20 

 

taatinde, zikrinde, namazında, niyazında... 

İnzivaya çekilmiş veyahut camide bir köşeye 

çekilmiş veyahut gece kalkmış, odanın birinde 

seccadesini yaymış, ibadet ediyor; çok güzel 

şeyler.  

Şimdi Peygamber Efendimiz’in hadîs-i 

şerîflerinden bir gerçeği bu münasebetle size 

hatırlatmak isterim.  

Peygamber Efendimiz bir şeyi bir şeyle 

mukayese eder, “Şu şundan daha hayırlıdır.” 

derken nasıl bir mukayese yapar?  

Gerçekten sevaplı olan, gerçekten kıy-

metli olan bir şeyi, herkesin bildiği mâlum bir 

şeyi ortaya koyar; “Bak benim şu söylediğim, 

sizin şu bildiğiniz çok sevaplı şeyden daha da 

hayırlıdır.” diye mukayeseyi kıymetli şeylerle 

yapar. Yani mukayese edilen şey kıymetsiz ol-

duğundan değildir, bilakis kıymetli olduğun-

dan Peygamber Efendimiz onu mukayesenin 

temeli yapıyor. 

İbadet çok kıymetlidir, çok sevaplıdır. 

Mâşaallah âbid ve zâhid bir kul, ne kadar gü-

zel... Allah’ın ibadetinde devam eden bir 



21 

 

kimse; gece gündüz sevap kazanıyor. Tamam, 

bu kıymetli bir şey. Ama Peygamber Efendimiz 

buyuruyor ki;  

“İlminden faydalanılan alim, bu çok kıy-

metli olan kişiden de bin kat daha kıymetli-

dir!”  

Yani kıymetli olan bir şeyle tarif ederek 

daha kıymetli bir şeyi bize bildiriyor.  

Burada ilmin önemini görüyoruz. İlmin 

önemi hakkında hiç kimsenin bilgi eksikliği 

yoktur.  

Herkes biliyor ki İslâm ilme çok büyük 

önem vermiştir. İslâm âleminden büyük alim-

ler yetişmiştir. İlim sevaptır, ibadettir. Tale-

belik sevaptır, ibadettir. Alim ve ilim cennet-

tedir. Bir insan ilim yoluna girmişse cennetin 

yolunu tutturmuş demektir. İlim yolunun yol-

cusuna gökteki varlıklar, karadaki varlıklar, 

denizdeki balıklar dua eder, istiğfar eder. Se-

vabı çok, tamam, bunların hepsini biliyoruz. 

Bu hadîs-i şerîften de ilmin önemi anlaşılıyor.  



22 

 

İkinci bir şey daha anlaşılıyor; âlimun 

yüntefau bi-ilmihî “İlminden istifade olunan 

alim.”  

Bilen, bildiğini başkasına öğretecek; bu-

radan o anlaşılıyor. Falanca adam çok alim...  

“Bizim Sapanca’nın filanca dağ köyünde 

çok büyük bir alim, müderris var, işte orada 

yaşıyor.”  

Bak durumu bu hadîs-i şerîfe aykırı. Yün-

tefau bi-ilmihî tarafı yok, ilminden faydalanı-

lan alim değil, köşeye çekilmiş.  

Biz [Mehmed Zahid] Hocamızla Ankara’ya 

gidiyorduk. Düzce’nin bir yerinde mola verdik. 

Orada yanımızda Halep müftüsü vardı, Arap -

cübbeli, sarıklı, Arap kıyafetiyle- onu yanı-

mızda misafir olarak Ankara’ya götürüyorduk. 

Arapça’dan başka dil bilmiyor. Onunla oturur-

ken köyün aşağılarından, aşağı mahallelerin-

den zayıf bir adam geldi. Oo, tıkır tıkır bizim 

Halep müftüsü ile fasih, gayet net, gayet güzel 

Arapça konuşmaya başladı. Demek Düzce’nin 

köyünde, dağın başında Arapça’yı bu kadar 

mükemmel konuşabilen bir alim varmış.  



23 

 

Ama ne?  

Kızakta yani.  

Alim ilmini öğretecek. Hele hele bizim bu 

zamanımızda alimin ilmini öğretmesi o kadar 

önemli ki... Peygamber sallallahu aleyhi ve 

sellem bir başka hadîs-i şerîfinde buyurmuş-

lar;  

“Şimdi bu zamanda ilim çoktur. Soru so-

ran azdır. -Sorulara cevap verecek kalitede in-

sanlar çoktur.- Bu zamanda ibadet daha hayır-

lıdır. İleride öyle bir zaman gelecek ki ilim 

azalacak, soruları soran insanlar çoğalacak. -

Sorular, problemler, soru soran insanlar, bilgi-

sizler çoğalacak.- O zaman ilim ibadetten 

daha hayırlıdır.”  

Yani bir köşeye çekilip ibadet etmekten 

ilim öğretmek, başkalarına gerçekleri anlat-

mak, hakkı, hakikati söylemek, Allah’ın rızası 

yolunu söylemek daha önemlidir.  

“E hocam, ‘alim’ diyor burada.”  

Her Müslüman az çok bir alimdir. Ufak te-

fek, çapına göre, değişik çapta alimdir. İslâm’ı 



24 

 

biliyor, âyeti biliyor, hadisi biliyor; bilmeyene 

öğretecek. Sen üniversite talebesisin, ilkokul 

talebesine, ortaokul talebesine öğretebilirsin. 

Sen İmam-Hatip’te hocasın, sen yüksek tahsil-

liye öğretebilirsin. Sen üniversitede hocasın, 

daha başka kaliteli topluluklara öğretebilirsin. 

Herkes bir şeyler öğretecek.  

Bizim hacı teyzelerden bir tanesi kalkmış, 

Mersin’e gitmiş. Aradık, İstanbul’da evinde 

yok. Mersin’deki oğlunun yanına gitmiş. Orayı 

bir ziyarete gitmiş. Ondan sonra da orada 

oturmuş, kalmış. Oradakilere Kur’an öğret-

meye başlamış.  

Neden?  

Talebe buldu, başladı öğretmeye. Niha-

yet bu bir hacı teyze, yani diploması yok; ilko-

kuldan, ortaokuldan, üniversiteden, İmam-Ha-

tip okulundan, İlâhiyat Fakültesi’nden diplo-

ması yok ama gittiği yerde boş durmuyor. 

Baktı talebe var, başlamış öğretmeye; Kur’an 

öğretiyor, Allah’ın emirlerini öğretiyor... 



25 

 

c. Her Birimiz Birer Alim Olmalıyız 

Onun için her birimiz aynı zamanda birer 

alim olmalıyız. Yüntefau bi-ilmihî sıfatına sa-

hip, yani ilminden istifade olunan alim olmalı-

yız. Susmamalıyız.  

Gezim sırasında karşıma çıkan kimseye 

sordum; falanca yerden mezunmuş, ticaretle 

meşgulmüş, hem de hafızmış. 

“İlmini başkasına öğretiyor musun?” de-

dim.  

“Yok.”  

Olmaz. Allah razı gelmez.  

Hem hafız olacak hem İslâm’ı bilen bir 

kimse olacak hem de ticarete dalacak, âhireti 

unutacak.  

Olmaz böyle şey. Mümkün değil. Bir müs-

lümanın vicdanı böyle bir şeye razı olamaz. 

Böyle bir şey doğru değil. Hiç kimsenin böyle 

bir durumda olmaması lazım. Âhiret ilmini alıp 

da dünyaya dalmak çok büyük vebaldir. Onun 

Allah rızası için bir şeyler öğretmesi lazım, ça-



26 

 

lışması lazım. Cumartesi olur, pazar olur, ak-

şamları olur, yatsıdan sonraları olur; bir şeyler 

öğretmesi lazım.  

Allah rahmet eylesin, bir kardeşimizin 

ağabeysi vardı; çok edib, çok edebli, çok 

ahlâklı, ciddi bir kimseydi. Petrol Ofisi’nde 

muhasebeciydi. Yani muhasebe bürosunda he-

saplarla işi gücü, uğraşan bir insandı. Ama ba-

bası müftü idi. Kendisinde de bir İslâm şuuru 

vardı, mekânı cennet olsun. Her hafta bir ke-

nar camide, hatibi olmayan bir camide, hut-

beyi kendisine vazife edinmiş, oraya gidip 

hutbe okurdu, namazı kıldırırdı. Allah rızası 

için, para filan almazdı.  

Neden?  

Vazife şuuru var da ondan.  

O hacı teyze Mersin’e gitmiş; vazife şuuru 

var, çalışıyor. Bu rahmetli; vazife şuuru var, 

çalışıyor. Onun için her müslümanın çalışması 

lazım.  

Çeşitli mesleklerden olabilir. Sahâbe-i 

kirâm da çeşitli mesleklerdendi ama meslekle-



27 

 

rini bile bilmiyoruz, ne yaptıklarından bile ha-

berdar değiliz. Her birisi gittiği yerde İslâm’ı 

öğretmiş. 

Büyük mutasavvıfların hayatlarını oku-

yun. Tezkiretü’l-evliyâ’yı açın, okuyun. O mü-

bareklerin her birinin bir mesleği vardır.  

Neden?  

“Başkasının sırtından geçinmeyeyim. 

Kendi elimin emeğini yiyeyim. Helal lokma yi-

yeyim.” diye bir meslek tutturmuşlardır.  

Ama mesela şu kadar rekât namaz kılma-

dan dükkânını açmazmış. Adama bakıyoruz; ilk 

önce ibadet ediyor, sonra açıyor. Veyahut o 

günkü nafakasını çıkarttıktan sonra dükkânını 

kapatırmış, ondan sonra âhiret işine koşturur-

muş. Yani “Çoluk çocuk muhtaç olmasın, bu 

kadarı bana yeter.” diye. Biliyoruz; kimisi el 

sanatı yaparmış, kimisi kaşık yontarmış, kimisi 

bir iş yaparmış, onu çarşıda pazarda sattırır-

mış. Sattığının kazancının bir kısmını da geti-

rir, yine dervişlere, halka, muhtaçlara, fu-

karâya dağıtırmış. Böyle çalışmışlar.  



28 

 

Allah Teâlâ hazretleri bizleri de hangi 

meslekten olursak olalım, Müslüman olmak 

dolayısıyla İslâmî bilgimiz vardır -Türkiye’de, 

çevremizde İslâm zayıflamıştır, Müslümanlığın 

inceliklerini bilen insanlar azalmıştır- dilimizin 

döndüğünce, tatlı tatlı, yumuşak yumuşak her-

kese bizim İslâm’ı anlatmamız bir vazifedir, 

boynumuzun borcudur. Ailemizin içinde, kom-

şularımızın arasında, talebelerin arasında bu 

işi yapmalıyız. 

İstanbul’da bir yere bir imam tayin olmuş. 

Camiye hiç cemaat gelmezmiş. Semtin çocuk-

ları köşe başında zincir çevirip, ıslık çalıp vakit 

geçirirlermiş, futbol oynarlarmış. Bu genç 

imam allem etmiş kallem etmiş, uğraşmış; ca-

miyi gençlerle doldurmuş, camiye gençleri 

alıştırmış, onlara İslâm’ı öğretmiş. Tamam, Al-

lah razı olsun. Böyle olmamız lazım. Yani git-

tiğimiz yerde bir hamle, bir hareket, bir can-

lılık, bir ışıltı, bir bereket meydana gelmesi la-

zım. 

Onun için her birimiz âlimun yüntefau bi-

ilmihî olmalıyız. İlminden faydalanılan âlim 

olmalıyız. Ancak böyle çalışırsak kâfirlerin bu 



29 

 

saldırılarına galebe çalmak mümkün olur. 

Kâfirlerin ifsâdâtını yenmek, İslâm'ı tekrar ha-

kim kılmak ve toplumu tekrar İslâm'ın boya-

sıyla renklendirmek, pırıl pırıl boyamak müm-

kün olur. Aksi takdirde şu toplumun görünüşü 

ile İngiltere toplumunun görünüşü arasında bir 

fark yok; Fransa’nın, Almanya’nın, İtalya’nın, 

Yugoslavya’nın bir farkı kalmadı. Farklı olma-

mız gerekirdi; farkı kendi aleyhimize, İslâm’ın 

aleyhine ortadan kaldırdık. İslâm’dan sıyrıl-

dık, onlar gibi olduk. İçimizde bir zayıf mum 

ışığı gibi İslâm var ama çok zayıf. Şimdi bu pro-

jektör devrinde, elektrik devrinde, bu ışıl ışıl 

her tarafın aydınlık olduğu zamanda, içimiz-

deki mumla yetinmeye çalışıyoruz. Dışarıdan 

da çeşitli fırtınalar, rüzgarlar esiyor. O mum 

da bir sönerse yandı o zaman; dünyada, âhi-

rette ebedî zindanda, karanlıklarda kalır.  

Allah cümlemize İslâm için çalışma aşkı, 

şevki, şuuru versin. Allah hepimizi o bakımdan 

rahat edemeyen, huzur duyamayan, huzursuz, 

tatminsiz müslüman haline getirsin. Yani 

böyle rahat ve rehavet içinde, bir yazarın de-



30 

 

diği gibi “dâru’r-rahat müslümanı” olmaya-

lım. Yazar bizimle alay ediyor, öyle yazmış. 

Müslümanlarla alay ediyor. “Bu zamanın müs-

lümanları dâru’r-rahat müslümanlarıdır.” di-

yor, yani rahat evi müslümanlarıdır. Salon 

müslümanıdır, çay sohbeti müslümanıdır, zi-

yafet müslümanıdır diye alay ediyor.  

Müslüman nasıl olacak?  

Mihnetlere göğüs gerecek. Meşakkâtlere 

tahammül edecek. Yüklerin altına girecek. 

Yük taşıyacak. İş yapacak. Sonuç alacak. Ra-

hatı elden gitse bile, kendisi sıkıntılara düşse 

bile, ter dökse bile çalışacak.  

Allah cümlemizi öyle has müslüman eyle-

sin.  

Diğer hadîs-i şerîf:  

�هُ خَْ�ٌ   عَجَباً لأِمَْرِ الْمُؤْمِنِ، إِن� أمَْرَهُ كلُ
   وَليَْسَ ذَاكَ لأِحََدٍ إِلا� للِْمُؤْمِنِ 

اءُ شَكرََ   فَ�اَنَ خَْ�اً لهَُ   إِنْ أصََابتَْهُ سَر�
اءُ، صَبَرَ فَ�اَنَ خَْ�اً لهَُ     وَإِنْ أصََابتَْهُ ضَر�



31 

 

Aceben li-emri’l-mü’mini inne emrehû 

küllehû hayrün ve leyse zâke li-ehadin illâ lil-

mü’mini in esâbethu serrâu şekere fe-kâne 

hayran lehû ve in esâbethu darrâu sabere fe-

kâne hayran lehû.  

Ahmed b. Hanbel rahmetullahi aleyh’in 

rivayet ettiği bir hadîs-i şerîf.  

Peygamber Efendimiz -mü’min için- şöyle 

buyurmuş;  

Aceben li-emri’l-mü’min. “Mü’minin işi 

için hayret etmemek mümkün değildir. Müslü-

manın işine, haline hayret edilir.”  

Neden hayret edilirmiş müslümanın işine, 

haline?  

İnne emrehû küllehû hayrün. “Çünkü kuş-

kusuz onun her işi mutlaka hayırdır.”  

Müslümanın her işi hayırdır, her hali ha-

yırdır.  

Neden her hali hayırdır, izah ediyor:  

Ve leyse zâke li-ehadin illâ lil-mü’min. 

“Bu durum mü’minden başka bir kimse için de 



32 

 

bahis konusu değildir, sadece mü’min için ba-

his konusudur.”  

Mü’minin her hali hayırlıdır, başka bir 

kimsenin değil. 

Neden müslümanın her hali hayırlıdır?  

İn esâbethu serrâu şekere fe-kâne hayran 

lehû. “Kendisine sevindirici, hoş bir hal isabet 

eder, gelirse şükreder; bu onun için hayırlı 

olur.”  

İşi rast gitti, para kazandı, terfi etti, iyi 

bir mevki sahibi oldu, bir şey kazandı; tamam, 

şükreder,  

“Yâ Rabbi çok şükür bana bunu nasip et-

tin. Elhamdülillah, hamd ü senâlar olsun 

sana.”  

Bu hayır olur. Çünkü tatlı bir şey gelmiş 

zaten, olumlu bir şey gelmiş. Elbette hayır 

olur, kâr eder.  

Ve in esâbethu darrâu sabere fe-kâne 

hayran lehû. “Eğer kendisine bir zarar, bir 

üzüntü, bir musibet, bir sıkıntı, hastalık, ba-



33 

 

şarısızlık, dert, bela, bir düşmanın bir hü-

cumu, herhangi bir şey çarpmış gelmişse, o za-

man da müslüman sabreder.” 

Müslümanın bir vasfı da sabretmektir. Sa-

bır çok önemli bir vasıftır. Hepimiz için çok ge-

reklidir. Sabır hâlet-i rûhiyesi hepimize gerek-

lidir. Çünkü ibadetlere devam edebilmek sa-

bırla mümkündür. Allah yolunda meşakkatlere 

göğüs germek sabırla mümkündür. Böylece 

cenneti kazanmak sabırla mümkündür. 

ابِرُونَ أجَْرَهُم بِغَْ�ِ حِسَابٍ   إِن�مَا يُوَف�ى الص�
İnnemâ yüveffe’s-sâbirûne ecrehüm bi-

ğayri hisâb.  

“Allah sabırlıları çok sever, ecirlerini çok 

müstesna miktarlarda verir, hesaba sığmaya-

cak kadar fazla verir.”1 

 

 

1 39/Zümer, 10. 



34 

 

 َ ابِرِينَ إِن� ا��   مَعَ الص�
İnnellâhe mea’s-sâbirîn. “Hiç şüphe yok 

ki Allah sabırlılarla, sabredenlerle beraber-

dir.”2  

Bu beraberlik -sabredenlerle beraber ol-

mak- özel bir beraberliktir, yani Allah’ın razı 

olduğu, sevdiği kulla beraberliğidir.  

 َ   مَعَنَا لاَ تحَْزَنْ إِن� ا��
Lâ tahzen innellâhe meanâ3 buyurdu Pey-

gamber Efendimiz. Ebû Bekr-i Sıddîk Efendi-

miz mağaraya saklandıkları zaman, hicret es-

nasında telaşlandı; düşman mağaranın ağzına 

kadar gelmiş, iz izlemiş, iz sürmüş. Tam orada 

yakalanırlarsa öldürülecekler. Zaten öldürmek 

kastıyla evi basmışlardı. Orada mahzun olur-

ken dedi ki:  

 

2 2/Bakara, 153. 

3 9/Tevbe, 40.  



35 

 

Lâ tahzen. “Mahzun olma yâ Ebû Bekir.” 

İnnellâhe meanâ. “Allah bizim yanımızda.”  

“Onların görmesi mümkün mü? Onların 

bize bir zarar vermesi mümkün mü? Allah bi-

zimle beraber.” 

Bu beraberlik, rızâen olan beraberlik. Rı-

zadan dolayı olan beraberlik, çok büyük bir 

rütbedir. Allah’ın öyle severek, razı olarak bir 

kuluyla beraber olması çok büyük bir şereftir! 

Onun için innellâhe mea’s-sâbirîn “Allah sa-

bırlılarla beraberdir.” demek; sabırlıların şe-

refi, rütbesi çok yüksek, fevkalâde yüksek de-

mek. Çünkü Allah ona iltifat buyuruyor; “Ben 

senin yanındayım, seninle beraberim, seni 

destekliyorum. Sen merak etme, mahzun 

olma.” demek oluyor. 

Bir, genel beraberlik vardır. 

  وَهُوَ مَعَكمُْ أيَْنَ مَا كنُتُمْ 
Ve hüve meaküm eyne mâ küntüm.4  

 

4 57/Hadîd, 4. 



36 

 

Allah her yerde hâzırdır ve nâzırdır mâna-

sına. Günah da işlesen Allah görüyor. Yani gör-

müyor sanma mânasına. Bu genel maiyyettir, 

genel beraberliktir. Tabii müslümanın ayağını 

denk alması için bu hususta çok iyi düşünmesi 

lazım. Fakat bir de özel şeref olan beraberlik 

vardır. Razı olarak beraberlik vardır. İşte o da 

sabredenlerle oluyor.  

Onun için bir bela geldiği zaman, müslü-

man sabretmenin kazançlı, sevaplı bir şey ol-

duğunu bilip kendisini tutmalı, sabırsız olma-

malı, feryadı basmamalı, şikâyet etmemeli. 

Allah Teâlâ hazretleri bizi nimetlerine erdir-

sin, tamam. Ama dünya hayatı bazen nimetli 

olur, bazen külfetli, bazen zahmetli, bazen sı-

kıntılı, bazen üzüntülü, bazen kederli. İnsa-

noğlu için normal. Yani hiçbir şey olmasa ölüm 

haktır, mesela sevdikleri ölür, oradan bir sı-

kıntı olur. Fakire de bazı sıkıntılar gelir, zen-

gine de bazı sıkıntılar gelir. Yani ille zenginler 

rahat ediyor gibi bir şey yok. Hatta bazen zen-

ginlerin sıkıntıları, dertleri ötekilerden de 



37 

 

fazla bile olabiliyor. Fakirin kendi halinde, kı-

yıda köşede huzurlu yaşamını bazen onlar öz-

leyebiliyorlar.  

Hamalın birisi yüz gram ekmek, bir doma-

tes, bir biber, peynir almış; hart hurt ısırarak 

öğle yemeği yiyor. Fabrikanın sahibi uzaktan 

onun öyle güneşin alnında iştahalı iştahalı, 

hart hart ısıra ısıra öğle yemeği yemesine bak-

mış, demiş ki;  

“Şunun sıhhatine sahip olmak için fabri-

kamı vermeye razıyım.”  

Kimisi de onlara imreniyor.  

Onun için insan, içinde bulunduğu nimetin 

kadrini kıymetini bilmeli; nimet olduğu zaman 

şükretmeli; başına bir musibet geldiği zaman 

da sabretmeli. Hepsi imtihan, hepsi geçer. 

“Bu da geçer yâ hû.” demişler. Eskiler, biraz 

böyle söylemişler. Bu da geçer, her şey geçer. 

Haller bazen tatlı olur, bazen acı olur. Hepsine 

sabretmek lazım. Bu da Allah’tan, bu da Al-

lah’tan; sabretmek lazım.  

 



38 

 

O bakımdan hiç kimse müslümanın bu im-

tiyazına sahip değildir. Kâfirlerin hiçbir şeyi 

yok. Sabahleyin bir âyet-i kerîmeyi okuyordum 

da...  

“Acaba Edison elektriği bulduğu için cen-

nete girecek mi?”  

Hayır. Öyle her icat yapan, her buluş ya-

pan öyle bir şey yok.  

d. İmansız İnsanın İyi Amelleri Yok Olacak 

 وَسَيُحْبِط أعَْمَالهَُمْ 
Fe-seyuhbitu a’mâlehüm.5  

Başka birçok âyet-i kerîmelerde de geçi-

yor. Yapılan amelleri hebâen mensûrâ olacak. 

Yani imansız olduğu zaman amelleri yok ola-

cak, haptolacak.  

O bakımdan ne Edison’a, ne bir başka 

gâvura, ne bir başka dinsize, imansıza yaptığı 

şeyden dolayı herhangi bir şey yoktur. Hepsi 

 

5 47/Muhammed, 32. 



39 

 

mü’min içindir. İmanlılar için. İmanlı oldu mu, 

imanlı insan mükâfata erse de sevap kazanır, 

şükreder; belaya uğrasa kederlense de sabre-

der, yine sevap kazanır. Müslümanın haline 

hayran kalmamak, hayret etmemek mümkün 

değildir.  

Allah bizi bu güzel devlete, bu güzel ni-

mete, bu güzel saadete mazhar eylemiş, 

mü’min-i kâmil olarak yaşayıp, mü’min-i 

kâmiller olarak [ölmeyi] Allah cümlemize na-

sip eylesin.  

Aşağısındaki hadîs-i şerîf de aynı konuda. 

Enes radıyallahu anh’ten.  

Acibtu li’l-mü’min innellâhe teâlâ lem 

yekdı lehû kadâen illâ kâne hayren lehû diyor 

Peygamber Efendimiz. 

“Müslümanın işine şaştım kaldım. Çünkü 

Allah Teâlâ hazretleri ona neyi hükmetmişse 

hepsi onun için hayırdır, hayır olur.”  

Üzüntülü bir şey de takdir etse, sevinçli 

bir şey de takdir etse sonunda hayır olur, diye 

aynı mânada.  



40 

 

قَمِ لوَْ كاَنَ يعَْلمَُ  عَجِبْتُ للِْمُؤْمِنِ وَ   جَزَعِهِ مِنَ الس�
قّمِ لأَحََب� أنَْ يكَُونَ سَقِيماً    مَا لهَُ فيِ الس�

 حَت�ى يَلْقَى رَب�هُ عز و جل 
Acibtu li’l-mü’mini ve cezaihî mine’s-se-

kami lev kâne ya’lemu mâ lehû fi’s-sekami le-

ehabbe en yekûne sakîmen. 

İbn Mes’ud radıyallahu anh’ten rivayet 

edilmiş. Diyor ki Peygamber Efendimiz:  

“Ben Müslümanın işine şaştım. Onun has-

talıktan sakınmasına, çekinmesine, ürkme-

sine, korkmasına da şaştım. Eğer o Müslüman 

hastalıkta kendisine neler neler mükâfatlar 

verileceğini bilseydi, Rabbine kavuşuncaya ka-

dar daima hasta olmayı arzu ederdi.”  

Yani “Hasta olduğuna ne üzülüyor ne öyle 

ürküyor, korkuyor; lüzum yok, onun sevabı 

çok.” demek istiyor. 

Muhterem kardeşlerim! 

Allah Teâlâ hazretleri bir insanı hasta 

edebilir; sen hasta olursun, ben hasta olurum, 



41 

 

başkası hasta olur; normal, olabiliyor. Aslında 

insan hastaneyi şöyle bir dolaştığı zaman ve-

yahut insan vücudunun kompleksliğine, âzâla-

rının giriftliğine, hücrelerinin çokluğuna, da-

marlarına, sinirlerine baktığı zaman... Yani bu 

kadar muazzam bir külliye, bu kadar muhte-

şem bir yapı, bu kadar detaylı bir alet nasıl 

oluyor da böyle uzun zaman sıhhatli kalıyor, 

insan ona şaşar. Yani biz sıhhatte isek, yıllarca 

sıhhatte kalabiliyorsak; bu büyük bir şey. Bu 

kadar kompleks bir şey...  

Ağabeyim yeni arabayı almış, baktım 

amortisörleri küt küt vuruyor, kapısı kapanmı-

yor. Daha yeni; üç bin kilometrede, dört bin 

kilometrede, fabrikadan yeni çıkmış; hemen 

başladı arızaları... Yani bizim bu gözümüz, bu 

beynimiz, bu kemik dokumuz, bu et dokumuz, 

bu sinir dokumuz, bu muhteşem bir kâinat. İn-

sanın vücudu bir kâinat, başlı başına bir âlem. 

Bu âlemin bu kadar sıhhatle çalışması, hasta-

lıksız, aksamadan çalışması büyük bir şey. 

Arada da tabii hastalık olur. O da bir imtihan.  

“Hastalıkta da öyle büyük sevaplar vardır 

ki insan o sevapları bilse ‘Allah’a kavuşuncaya 



42 

 

kadar, ölünceye kadar hep hasta olsaydım.’ 

diye temenni ederdi.” diyor Peygamber Efen-

dimiz. Ama başka bir hadîs-i şerîfinde buyuru-

yor ki;  

“Allah’tan isterken âfiyet isteyin.”  

Ben sevap kazanacağım diye;  

“Yâ Rabbi! Ver bana hastalığı, ateşler 

içinde cayır cayır yanayım, sevabım çok olsun, 

günaha düşmeyeyim...”  

Böyle bir şey de yok. Yani bu söz hasta 

olanlara teselli, yoksa Efendimiz sağlam olan-

lara “hasta olun” tavsiyesini etmiyor. Diyor ki;  

“Allah’tan bir şey isteyeceğiniz zaman 

âfiyet isteyin.”  

Çünkü âfiyet hem hastalıklardan uzak ol-

mayı ifade eder hem de dertlerden, belalar-

dan uzak olmayı ifade eder.  

Peygamber Efendimiz bir keresinde bir 

hasta ziyaretine gitti. Baktı ki adamcağız kuş 

yavrusu gibi kalmış; ufalmış, küçülmüş, kemik-

leri erimiş, büzülmüş, kamburlaşmış, hayret 

edilecek, korkulacak bir hale gelmiş. Bakınca 



43 

 

insan dayanamıyor, yüreği dayanamayacak 

hale gelmiş. Dedi ki;  

“Yâ filanca, sen Allah’a dua etmesini bil-

mez miydin yahu? Dua etmesini bilmiyor mu-

sun? Sen bu hale nasıl düştün?” 

Dedi ki;  

“Yâ Resûlallah! Bilirim dua etmeyi ama 

‘Yâ Rabbi, bana âhirette vereceğine dünyada 

ver, ne çekeceksem dünyada çekeyim de âhi-

rette rahat edeyim.’ diye dua ettim.”  

Peygamber Efendimiz; 

“Yok, öyle dua etme. Allah’tan -dünyada 

da, âhirette de- afiyet iste.” dedi. 

Kur’ân-ı Kerîm’de de öyle buyuruluyor; 

نْيَا حَسَنَةً وَفِي الاْٰ  خِرَةِ حَسَنَةً  رَب�نَا آتِنَا فيِ الد�
 وَقنَِا عَذَابَ الن�ارِ 



44 

 

Rabbenâ âtinâ fi’d-dünyâ haseneten ve 

fi’l-âhireti haseneten ve kınâ azâbe’n-nâr.6  

İnsan böyle isteyecek. Ama hastalan-

mışsa, bir sıkıntı gelmişse o zaman da moralini 

bozmayacak, edebini bozmayacak, taşkınlık 

etmeyecek, isyan etmeyecek, itiraz etmeye-

cek, Allah’a karşı gelmeyecek, kaderine rıza-

sızlık göstermeyecek. Çünkü sevabı çok. 

Hastanın uykusu ibadettir, iniltisi tesbih-

tir, duası makbuldür. Melekler sıhhatteyken 

yaptığı amelleri, yapıyor gibi kendisine yazar-

lar.  

“Geceleyin kalkardı, teheccüd namazı kı-

lardı, şimdi kılamıyor; yazın teheccüt seva-

bını. Gündüzleri şu kadar Kur’an okurdu, oku-

yamıyor şimdi; yazın Kur’an okuma sevabını. 

Bir günde şu kadar nafile namaz kılardı, şimdi 

kılamıyor; yazın kılmış gibi sevabı. Pazartesi-

perşembe, eyyâm-ı biyz oruçlarını tutardı ama 

 

6 2/Bakara, 201. 



45 

 

şimdi tutamıyor; yazın tutmuş gibi...” diye Al-

lah onun sevaplarını da yazdırtır.  

Hastalıktan kalktığı zaman da anasından 

doğduğu gibi günahsız hale gelir. 

Allah Teâlâ hazretleri cümlemize âfiyet 

versin ama kaderine rıza edebini de versin.  

Fâtiha-i şerîfe meâl besmele. 

 

Prof. Dr. Mahmud Es'ad COŞAN 

19 Rebîü'l-Âhir 1410 / 18.11.1989 

 

Bütün HADİS DERSLERİ’ne PDF olarak ulaşmak 
için tıklayınız. 

 

https://serverkursu.com/sohbetler/1/oku/

	HASTA ZIYARETİ VE SAMIMİYETİN ÖNEMİ
	Ennehû kâne lâ yusîbuhu kurhatün ve lâ şevketün illa vada'a aleyhe'l hinna.
	Aziz ve muhterem kardeşlerim! Allah'ın selamı, rahmeti, bereketi üzerinize olsun. Allah Teâlâ hazretleri dünyanın ve ahiretin bildiğimiz, bilmediğimiz her türlü hayırlarına cümlenizi nâil eylesin. Peygamber sallallahu aleyhi ve sellem Efendimiz'in had...
	Hadîs-i şerîflerin okunmasına ve izâhına başlamadan önce de vazifemiz var. O vazifemiz; Peygamber sallallahu aleyhi ve sellem Efendimiz'e sevgimizi, saygımızı, bağlılığımızı, ümmetliğimizi arz etmek ve onun ruh-u pâkine hediye olmak üzere, onun mübare...
	İlk hadîs-i şerîf hastalarla, hasta ziyaretiyle ilgili. Peygamber Efendimiz’in ifadesi Ebû Umâme el-Bâhilî radıyallahu anh hazretlerinden rivayet olunmuş. Hadisi, mezhep imamı Ahmed b. Hanbel rivayet etmiş.
	a. Allah Samimi Olmayı İstiyor
	b. Dinimizin Aslına Dönmemiz Gerekiyor
	c. Her Birimiz Birer Alim Olmalıyız
	d. İmansız İnsanın İyi Amelleri Yok Olacak


