
1

PEYGAMBER SIFATLARI*

Eùzü bi’llâhi mine’ş-şeytâni’r-racîm. 

Bi’smi’llâhi’r-rahmâni’r-rahîm.

El-hamdü li’llâhi rabbi’l-àlemîn... Hamden 
kesîran tayyiben mübâreken fîh, alâ külli hâlin 
ve fî külli hîn… Kemâ yenbagî licelâli vechihî ve 
li-azîmi sultànih... Ve’s-salâtü ve’s-selâmü alâ 
seyyidi’l-evvelîne ve’l-àhirîn, muhammedin ve 
âlihî ve sahbihî ve men tebiahû bi-ihsânin ilâ 
yevmi’d-dîn...

Emmâ ba’dü fa’lemû eyyühe’l-ihvân… Feinne 
efdale’l-hadîsi kitâbu’llàh… Ve efdale’l-hedyi 
hedyü seyyidinâ muhammedin salla’llàhu aleyhi 
ve sellem... Ve şerre’l-umûri muhdesâtühâ... 
Ve külle muhdesetin bid’ah... Ve külle bid’atin 
dalâleh... Ve külle dalâletin ve sâhibehâ fi’n-
nâr... Ve bi’s-senedi’l-muttasili ile’nnebiyyi 
salla’llàhu aleyhi ve selleme ennehû kàl:

وَالِقْتِصَادَ الحَِ  الصَّ مْتَ  وَالسَّ الحَِ  الصَّ الْ�هَدْيَ   إِنَّ 
�ةِ بُوَّ   جُزْءٌ مِنْ خَمْسَةٍ وَعِشْرِينَ جُزْءًا مِنَ النُّ

(حم. د. عن ابن عباس)

RE. 109/14 (İnne’l-hedye’s-sàliha, ve’s-
semte’s-sàliha, ve’liktisâde, cüz’ün min 
hamsetin ve ışrîne cüz’en mine’n-nübüvveti) 
Sadaka rasûlü’llàh, fî mâ kàl, ev kemà kàl.

Aziz ve sevgili kardeşlerim!..

*	 Bu konuşma; Merhum Dr. Metin Erkaya tarafından, titizlikle  
çalışılarak metne dönüştürülmüştür. Mekanı Cennet olsun.



2

Ramazan münasebetiyle seyahatler yaptığımız 
için, bana göre uzun bir ayrılıktan sonra, böyle 
bir derste buluşmuş oluyoruz.

Allah Ramazan’da yaptığınız ibadetlerinizi, 
hayırlarınızı kabul eylesin... Sizleri rahmetine 
erdirdiği kullarından eylesin... Nice nice 
Ramazanlara erişip, nice makbul, güzel 
ibadetler yapmanızı nasib eylesin... Rızasını 
kazanmanızı nasib eylesin...

Ahirette hesabı geçip, cehennemden kurtulup 
cennete girmek suretiyle, asıl bayramları, en 
büyük bayramı da kazanmayı nasib eylesin... 
Her gününüz mutlu olsun, saîd olsun, bayram 
olsun... İki cihanda aziz ve bahtiyar olun.

Peygamber SAS Efendimiz’in hadis-i 
şeriflerinden bir demet, o gül bahçesinden bir 
deste size sunmak üzere konuşmaya başlıyoruz.

Bu hadis-i şeriflerin okunmasına ve izahına 
geçmeden önce, evvelâ Peygamber 
Efendimiz’in ruhuna hediye olsun diye; sonra 
onun bütün mübarek âline, ashabına, ezvâcına, 
evlâdına, etbaına, zürriyet-i tayyibesine, 
hulefâsına, ahbâbına, ihvânına ve hàsseten 
makam-ı irşâdının vârisleri ulemâ-ı muhakkıkîn 
ve mürşidîn-i kâmilînimizin ruhlarına;

Ebû Bekr-i Sıddîk ve Aliyyü’l-Murtazâ ve sair 
sahabe-i kirâm (rıdvanu’llàhi teàlâ aleyhim 
ecmaîn) hazretlerinden, şeyhimiz, başımızın 
tacı, kutbu’l-aktâb ve gavsu’l-vâsilîn Muhammed 
Zâhid Kotku ibn-i İbrâhim el-Bursevî Efendimiz’e 
kadar, cihandan gelip geçmiş bütün mürşid-i 
kamillerimizin, evliyaullah büyüklerimizin, 



3

Allah’ın mübarek sevgili kullarının ruhlarına;

Bizim de ahirete göçmüş olan bütün müslüman 
annelerimizin babalarımızın dedelerimizin 
ninelerimizin ecdâd ü ceddâtımızın, akraba u 
taallûkàtımızın, evlâdımızın, kardeşlerimizin, 
sevdiklerimizin, dostlarımızın ruhlarına hediye 
olsun diye;

Bu caminin bânîsi İskender Paşa’nın ruhuna, 
caminin çevresinde medfun bulunan mevtânın 
ruhlarına, bu İstanbul’u fetheden Fatih Sultan 
Muhammed Hân Cennet Mekân’ın ruhuna, ordu-
su mensubu mübarek mücahidlerin, şehidlerin, 
gazilerin ruhlarına hediye olsun diye;

Okuduğumuz eseri yazan Ahmed Ziyâüddîn-i 
Gümüşhànevî Efendimiz Hazretleri’nin ruhuna 
hediye olsun diye; eserin içindeki hadis-i 
şerifleri bize kadar nakil ve rivâyet eden 
ravilerin ve alimlerin ruhlarına;

Allah onların ruhlarını şad etsin, kabirleri 
cennet bahçesi olsun, makamları yüce olsun, 
onları memnun ve mesrur etsin, bizlere de 
tevfikini refik eylesin, ömrümüzü rızasına 
uygun geçirmemizi, sevdiği kullar olmamızı, 
huzuruna sevdiği kullar olarak varmamızı nasib 
eylesin diye, bir Fatiha, üç İhlâs-ı Şerîf okuyup 
öyle başlayalım, buyurun!

.................................

a. Peygamber Sıfatlarından Üç Sıfat

Bu öksürük, Mekke’den, oranın hatırası... 
Sırtıma bir cübbe getiriver, biraz üşüdüm 
dışarıda gàliba... El-hamdü lillâh... Peygamber 



4

SAS Efendimiz, Taberânî’nin ve Ahmed ibn-i 
Hanbel, Beyhakî gibi kaynakların; İbn-i Abbas 
RA’dan ve diğer kırk beş ravinin şeyinden rivâyet 
ettiğine göre, bu hadis-i şerifte buyurmuş ki 
Efendimiz SAS:1

وَالِقْتِصَادَ الحَِ  الصَّ مْتَ  وَالسَّ الحَِ  الصَّ الْ�هَدْيَ   إِنَّ 
�ةِ بُوَّ   جُزْءٌ مِنْ خَمْسَةٍ وَعِشْرِينَ جُزْءًا مِنَ النُّ

(حم. د. عن ابن عباس)

RE. 109/14 (İnne’l-hedye’s-sàliha, ve’s-
semte’s-sàliha, ve’liktisâde, cüz’ün min 
hamsetin ve ışrîne cüz’en mine’n-nübüvveti) 
“—Şunlar şunlar şunlar şunlar peygamberliğin 
yirmi beş bölüğünden bir bölüktür.” 
Peygamberlik makamı yirmi beş şube ise; yirmi 
beş şubeden bunlar bir bölüktür diye buyurmuş. 
Şu sayılan şeyler. Peygamberliğin vasıfların 
güzîdelerinden olduğunu beyan etmiş oluyor, 
mühim şeyler olduğunu beyan etmiş oluyor. 
Yâni bir peygamber hangi sıfatlara sahiptir? 
Peygamberlik dendiği zaman o makama sahip 
olan insanın ne gibi halleri vardır? Ne gibi 
ahlakı vardır? Bu mühim... Peygamber, Allah’ın 
vazifeli kulu, Allah’ın emirlerini kullara getiren 
bir kul, olağanüstü kıymetli bir insan... E, bunun 

1 Ebû Dâvud, Sünen, c.XII, s.395, no:4146; Ahmed ibn-i Hanbel, 
Müsned, c.I, s.296, no:2698; Taberânî, Mu’cemü’l-Kebîr, c.XII, 
s.106, no:12608; Beyhakî, Şuabü’l-İman, c.VI, s.240, no:8010; 
İbn-i Adiy, Kâmil fi’d-Duafâ, c.VI, s.48; Buhàrî, Edebü’l-Müfred, 
c.I, s.276, no:791; Abdullah ibn-i Abbas RA’dan.
Kenzü’l-Ummâl, c.III, s.28, no:5292; Câmiü’l-Ehàdîs, c.VIII, 
s.384, no:7537.



5

sıfatları nasıl olmalı, onlar nasıl insanlardı, nasıl 
güzel ahlâka sahiplerdi, nasıl güzel sıfatlara 
sahiplerdi? İşte şunlar, şunlar, şunlar... Burada 
üç tanesi sayılıyor, Peygamberliğin yirmi beş 
bölüğünden bir bölüktür. Yirmi beşte biridir. 
Neymiş bunları şimdi anlayalım. Üç şey sayıyor 
Efendimiz:

1. (İnne’l-hedye’s-sàlih) 

“Birisi hedy-i sàlih.” 

“—Bir şey anlamadım hocam!” diyeceksiniz...

Doğru, anlatacağım. Hedye’s-sàlih; bir...

2. (Ve’s-semte’s-sàlih) “Semt-i sàlih; iki...

3. (Ve’l-iktisâd) İktisad; bu da üç... Bu üçü 
peygamberliğin yirmi beşte birinden biriymiş.

b. Sadık Rüyâ

Peygamberliğin neden meydana geldiğini 
bildiren başka hadisi şeriflerde, Efendimiz 
buyuruyor ki meselâ:2

2 Buhàrî, Sahîh, c.VI, s.2563, no:6586; Ebû Dâvud, Sünen, c.II, 
s.723, no:5018; Tirmizî, Sünen, c.IV, s.532, no:2271; Dârimî, 
Sünen, c.II, s.165, no:2137; Tayâlisî, Müsned, c.I, s.78, no:575; 
İbn-i Ebî Şeybe, Musannef, c.VI, s.173, no:30453; Neseî, Süne-
nü’l-Kübrâ, c.IV, s.383, no:7625; Ubâde ibn-i Sâmit RA’dan.
Buhàrî, Sahîh, c.VI, s.2563, no:6587; Müslim, Sahîh, c.IV, s.1773, 
no:2263; Tirmizî, Sünen, c.IV, s.541, no:2291; İbn-i Mâce, Sü-
nen, c.II, s.1282, no:3894; Ahmed ibn-i Hanbel, Müsned, c.II, 
s.233, no:7183; Hàkim, Müstedrek, c.IV, s432, no:8174; Taberânî, 
Mu’cemü’l-Evsat, c.I, s.123, no:393; Abdü’r-Rezzak, Musannef, 
c.XI, s.211, no:20352; İbn-i Ebî Şeybe, Musannef, c.VI, s.173, 
no:30450; Beyhakî, Şuabü’l-İman, c.IV, s.189, no:4763; Ebû 
Hüreyre RA’dan.
Buhàrî, Sahîh, c.VI, s.2568, no:6593; Müslim, Sahîh, c.IV, s.1774, 
no:2264; Ahmed ibn-i Hanbel, Müsned, c.III, s.106, no:12056; 



6

 رُؤْياَ الْمُؤ�مِنِ جُزْءٌ مِنْ سِتَّةٍ وَأرَْبعَِينَ جُزْءاً مِنَ
�ةِ بُوَّ  الْنُّ

(ش. حم. خ. م. ت. د. ط. ه. طب. وأبو عوانة والدارمي عن أنس وأبي هريرة وابن عباس)

RE. 288/3 (Rü’ye’l-mü’mini cüz’ün min 
sittetin ve erbaîne cüz’en mine’n-nübüvveh) 
“Müslümanın rüyası, yâni iman ehli kimsenin 
rüyası, peygamberliğin kırk altı bölüğünden, 
parçasından bir parçadır, bir bölüktür.” diye 
bildiriyor.

Yâni, peygamberler rüya gördüler mi, onların 
rüyaları öyle sıradan bir şey değildir, onların 
rüyalarında gerçek vardır. Allah’ın rüya yoluyla, 
rüya âleminde onlara gerçek emri vardır. 
Rüyaları kıymetlidir. Rüyaları sıradan insanların 
rüyaları gibi değildir demek.

Peygamber Efendimiz de hangi rüyayı görse, 
gün ışığı gibi, gün aydını gibi, olduğu gibi 
rüyası çıkardı ertesi gün. Akşamdan görürdü, 

Tayâlisî, Müsned, c.I, s.79, no:575; Taberânî, Mu’cemü’l-Evsat, 
c.VI, s.91, no:5891; Ebû Ya’lâ, Müsned, c.VI, s.41, no:3285; 
İbn-i Ebî Şeybe, Musannef, c.VI, s.174, no:30460; Beyhakî, Şu-
abü’l- İman, c.IV, s.186, no:4754; İbnü’l-Ca’d, Müsned, c.I, 
s.207, no:1364; Ebû Nuaym, Hilyetü’l-Evliyâ, c.II, s.330; Tirmizî, 
Şemâil-i Muhammediyye, c.I, s.353, no:415; Enes ibn-i Mâlik 
RA’dan.
Ahmed ibn-i Hanbel, Müsned, c.IV,s.12, no:16242; İbn-i Hibbân, 
Sahîh, c.XIII, s.415, no:6050; Hàkim, Müstedrek, c.IV, s.432, 
no:8175; Taberânî, Mu’cemü’lKebîr, c.XIX, s.205, no:462; Ebû 
Rezin RA’dan.
Taberânî, Mu’cemü’l-Kebîr, c.XI,s.245, no:11627; Abdullah ibn-i 
Abbas RA’dan.
Kenzü’l-Ummâl, c.XV, s.584, no:41402.



7

sabahleyin olduğu gibi çıkardı. Yâni, bir ilâhi 
haberleşme vasıtası oluyor rüya. Rüyada Allah 
söylüyor.

Ben aciz, naçiz kardeşiniz de kendi hayatımdan 
bazı misaller biliyorum, siz de biliyorsunuzdur. 
Yâni, sizin de bazen akşam bir rüya görüp de 
—belki içinizde böyleleri vardır— sabahleyin o 
olur, olmuştur, karşınıza gelmiştir.

“—Allah Allah, dün akşam ben bu rüyayı gördüm, 
bak bu sabah böyle oldu...” diye, bazen böyle 
şeyle karşılaşmış olabilirsiniz.

Ben karşılaştım hem de çok aşikâr, aynı, 
tıpatıp, aynen öyle şeylerle karşılaştığım 
oldu. Talebeyken daha hani böyle hocalık 
mocalık, sarık, cübbe, kavuk filan yokken, daha 
öğrenciyken olabiliyor yâni böyle şeyler.

Demek ki rüya da boş değil. Yâni, insanın 
zihnine bir şeylerin gelmesi... E, bu nereden 
geliyor? Geliş yeri önemli... Şeytandan gelebilir, 
nefisten gelebilir, meleklerden gelebilir, 
Allah-u Teàlâ Hazretleri gelebilir... Geliş yeri 
önemli. Yâni, bana bir şey geliyor; ama hangi 
kanaldan geliyor? Ekranda bir şey var, hangi 
kanal, nereden geliyor? Nereden yayınlamışlar 
da ekrana aksetmiş. Rüya ekranımız bizim, 
zihnimiz; ama oraya nereden geldiği önemli. 
Onun için, sàlih rüya da peygamberliğin 
bölüklerinden bir bölüktür.

Bunlar da, burada sayılan üç şey de 
peygamberliğin bölüklerinden bir bölüktür.

“—E, bize ne?” diyebiliriz değil mi...



8

Şimdi akıl yürütüyoruz kendi kendimize: Bize 
ne? Yâni, bunlar güzel şey, bunları edinmeye 
çalışalım! Bak peygamberler bu vasıflara 
sahip; biz de aklımızı başımıza toplayalım, 
böyle hallere sahip olmaya çalışalım! Çünkü 
peygamberler bu vasıftaymış.

Allah peygamberleri niçin gönderiyor dünyaya? 
Elle tutulur, gözle görülür misal olsun diye, 
nümune olsun diye.

“—İşte bak bu peygamber, öp elini, eteğini 
öp, ayağını öp; işte bu peygamber. Bak bunu 
hareketine, nasıl hareket ettiğine bak, ne 
söylediğine dikkat et!.. Bak bunun yolundan 
yürü, bunun izini takip et, emrini tut!..”

Nümune-i imtisâl diyoruz, üsve-i hasene 
diyoruz; Allah onları bize nümune insan olarak 
gönderiyor,

“—Ey kullarım, uzun tarife lüzum yok, ben böyle 
insan istiyorum. Böyle insan olmaya çalışın! 
Böyle mükemmel olmaya çalışın, böyle güzel 
olmaya çalışın, böyle salih olmaya çalışın!” 
diyor, bu güzel...

Kolaydır yâni, böyle bir öğretme yolu kolaydır. 
Misali ortaya koyarsınız, öğrenmek isteyenler 
o misale bakarlar, kendilerini ona benzetmeye 
çalışırlar. Demek ki bu üç sıfat, değerli sıfatlar. 
Şimdi bunları anlamaya çalışalım:

c. İyi Bir Gidiş

(İnne’l-hedye’s-sàlih) Sàlih, iyi demek. İzahını 
yapacağım, iyi bir tavır, hal... Bu hadis-i 
şeriflerin okunmasına geçmeden önce de 



9

ne diyoruz? (Efdale’l-hedyi hedyü seyyidinâ 
muhammedin salla’llàhu aleyhi ve sellem) “Hal 
ve gidişin en güzeli, Peygamber Efendimiz’in 
hal ve gidişidir.” diyoruz ya. Hadis’i okumaya 
geçmeden önce, size bir ön konuşma yaptığımız 
zaman, ne diyoruz?

“—Sözlerin en güzeli Allah’ın kelâmıdır. Hal ve 
gidişin en güzeli de, Peygamberimiz SAS’in hal 
ve gidişidir.” diyoruz.

Onun Arapçası ne? Hedy... Aslında hedy 
kelime olarak nereden geliyor? Hedâ-yehdî; 
yol gitmek ve yol göstermek demek. Yolu 
gösteren kimseye hâdî derler bu kökten...Hâdî, 
yol gösteren. Kendisine doğru yol gösterilmiş 
de, doğru yoldan gidene de, mehdî derler. 
Kendisine klavuzluk yapılmış da doğru yolda 
gidiyor mânâsına... Peygamber Efendimiz hem 
hâdîdir, hem mehdîdir. Yâni hem kendisi doğru 
yola kılavuzluk yapıyor, hem de kendisine Allah 
tarafından doğru yol gösterilmiş de, o yoldan 
giden bir insan. Her yaptığı güzel...

Hedy de işte böyle hal ve gidiş diye tercüme 
ediyoruz, uygun. Hal ve gidiş sözü uygun, hal 
ve gidiş uygun düşüyor. Zaten hedy de biraz 
gitmekle ilgili. Kur’an-ı Kerim’de de Fatiha 
Sûresi’nde de ne diyoruz?

رَاطَ الْمُسْتَقِيمَ  اِهْدِناَ الصِّ
(الفاتحة:٦)

(İhdina’s-sırâta’l-müstakîm) “Bizi doğru yola 
götür. Yâni, oraya kılavuzluk et bizi ya Rabbi, 



10

sevk et!” (Fâtiha, 1/6) diyoruz.

Oradan da anlıyoruz. (İhdina’s-sırâta’l-
müstakîm) “Bizi doğru yola sevk et, oraya götür! 
Oraya gitmemizi sağla...” demiş oluyoruz. Hedy 
böylece hal ve gidiş demek.

Sàlih de uygun demek. Raculün sâlih; uygun, iyi 
insan demek. Hedyün salih; iyi bir hal ve gidiş, 
uygun, uyumlu demek yâni... Eskiler kullanırlar 
da, belki yeniler bilmezler, 

“—Bu işe bu sàlihtir.” yâni, uygundur demek.

Uyan, tamam bu işi bu yapabilir, bu işi falanca 
adam yapabilir, o adam bu işe salihtir.

Hatta salih olmaya, uygun olmaya da ne diyoruz, 
salâhiyet diyoruz; salâhiyet...

“—Bu adam bu konu da salâhiyetlidir.”

Ne demek? Yâni, uygunluğu vardır bu adamın 
bu işe; bu işi yapabilir demek. Uygunluk demek 
yâni, onun da tam tercümesinin karşılığını 
bulmuş olduk.

Uygun hal ve gidiş... Uygunsuz değil yâni. 
Uygunsuz adam, uygunsuz kadın, uygunsuz 
vaziyet, uygunsuz söz... Yâni bunları biliyoruz, 
kullanıyoruz dilimizde... Uygun mu? Bir uygun 
var, bir uygunsuz var. Sözün bir uygunu var, bir 
de uygunsuzu var. Vaziyetin bir uygunu var, bir 
de uygunsuzu var.

“—Uygunsuz vaziyette yakalandı! Polis 
götürdü...”

Ama burada uygun. (El-hedyü’s-sâlih) “İyi, 
uygun bir gidiş.” Tabii, bu uygunluk nereye 



11

uygunluk olacak? Salihlik, salahiyet, uygun 
oluş... Nereye uygunluk olacak? Allah’ın emrine 
uygunluk olacak, Allah’ın rızasına uygunluk 
olacak. Allah’ın seveceği olacak. Demek ki, 
dine, kitaba, Kur’an-ı Kerim’e, şeriata uygun 
bir hal ve tavır; denmiş oluyor.

“—E, hocam, kelime kısa da, anlamı şimdi 
kocaman oldu. Yâni, ben üç nasihat tutacaktım; 
ama şimdi ben bunun neresinden tutayım? Yâni 
çok büyüdü iş, genişledi...”

Doğru. Zaten İslâm küçücük bir şey değildir. Bir 
sistemdir, bir nizamdır İslâm. Hayat nizamıdır. 
Bizim her şeyimiz başka türlüdür, İslâmcadır, 
mü’mincedir. Başkasının da başka türlüdür 
meselâ, Avrupalı’lar başka türlü düşünüyor. 
Amerikalılar’ın hali başka türlü...

Geçen bir televizyonda gösteriyordu Brezilya’da 
karnaval varmış, martaval vezninde karnaval... 
E, rezalet... Rezalet diz boyu değil, boyu aşmış, 
çamur... Neden? Düşündüm, Brezilya’nın saha-
sı içinde Amazon ormanları var, vahşi kabileler 
var, daha medeniyetin gidemediği, ulaşamadığı 
köyler var... E kadın oradan çıkmış, gelmiş bü-
yük şehre... Bu İslâm’ı bilmiyor, imanı bilmiyor, 
ahlâkı bilmiyor, edebi bilmiyor; orada düşmüş 
şebekelerin eline... Tabii böyle rezalet olacak.

İnsanı insan yapan nedir? Eğitimdir, bilgilerdir, 
terbiyesidir. E, o terbiye olmayınca tabii, o 
karnaval olacak, rezaletler olacak, ölümler 
olacak, şikâyetler olacak...

“—Çok şikâyet ediyorlar, her senede tekrar 
ediliyor, çok de rezaletler oluyor.” diyor.



12

Dikkatimi çekti, ibretli bir şey; tamam...

İslâm kendine mahsus bir sistemdir, nizamdır. 
Her şeyi kendine mahsustur. İslâm’ı başkasıyla 
tarif etseniz, doğru tarif edemezsiniz, tarif 
edemezsiniz... Meselâ, leylağın rengi ne renktir? 
Leylak, leylak rengidir... Çünkü ne diyeceksin, 
işte biraz kırmızı, biraz mor, mavi karıştırdığın 
zaman işte şu... Canım işte, leylak rengi. Yâni 
gök rengi filan... Hani böyle renkleri bazen 
anlatıyoruz ya; ancak kendisiyle anlatıyoruz. 
İslâm da kendisi İslam’dır...

“—İslâm demokrasi midir?”

“—Hayır!” İslâm demokrasi değildir, sakın 
ha!.. İslâm demokrasi falan değildir, İslâm’da 
demokrasideki kadar kötülüklere müsaade 
yoktur.

“—Var mıdır? İçki içmek serbest midir?”

“—Değildir!”

“—Zina etmek serbest midir?”

“—Değildir!”

“—Edepsizlik yapmak, günah işlemek... Evin 
içinde işliyor canım, sana ne... Kapısını 
kapatıyor...”

“—Evinin içinde bile işleyemez...”

“—Neden”

“—İslâm nizamı böyle...”

“—Demokrasi?”

“—Demokrasi evin içine karışmaz. Halkın hepsi 
bir edepsizce işe karar verirse, o iş yapılır. ‘Şu 



13

meydana çıplak iki heykelin resmini koyalım!’ 
derler, belediye meclisi karar verir, koyarlar.”

“—Neden?”

“—E, demokrasi var. İkisi karar verir, tamam...”

“—E, bunlar sarmaş dolaş iki heykel olsun.”

“—Tamam, o da âlâ, onu da koyarlar. Kabul 
ederlerse olur.”

“—Neden?”

“—Canım işte, bu hükümeti, bu belediyeyi, bu 
şehri bunlar idare ediyor; halk kabul etti mi, bu 
böyle olur.”

İslâm’da öyle olmaz, İslâm’da demokrasi yok-
tur. Halkın idaresi yoktur İslam’da... Kötülüğün 
hâkimiyeti yoktur. Kötülüğü yapabilme serbest-
liği yoktur. Kötülük yapılmaz, kötülük yasaktır 
İslâm’da...

“—E, hangisi daha iyi? Hürriyet mi iyi, 
hürriyetsizlik mi iyi?”

“—İslâm daha iyi... Çünkü kötülüğü engelliyor, 
yaptırtmıyor.”

Aslında bu bizim çağdaş toplumlarda da bazı 
şeyler yaptırılmıyor. Neden yaptırılmıyor? 
Bayağı, aşikâr bir tehlikesi görülen şeyler 
yaptırılmıyor.

“—Bu genel sağlığa aykırıdır, bunu yapamazsın!” 
Geliyor adam mühürlüyor, dükkânı kapatıyor.

“—E, canım, demokrasi var memlekette, ben 
bu dükkânı çalıştıracağım, ne kapatıyorsun?”

“—Kapatırım, var mı diyeceğin? Demokrasi 



14

memokrasi tanımam, burada halkın sağlığı 
önemli...”

“—Allah Allah, bak şu belediye zabıtasının 
yaptığına... Bak nasıl şeyler yapıyor, zorbalık 
yapıyor! Ama kimse de bir şey demiyor.”

Neden? Memnun... Halkın sağlığını korumak 
bakımından, genel ahlâkı korumak bakımından, 
suları korumak bakımından...

“—Deniz kenarına villa yapamazsın... 
Kanalizasyonu oraya veremezsin...”

Bir sürü yasaklar, bir sürü yasaklar, bir sürü 
yasaklar. Neresi hürriyet? Toplum ilerledikçe, 
hürriyetler azalıyor. Toplum nizamını koruyucu 
tedbirler artıyor yâni. Şunu yapamazsın, bunu 
yapamazsın. Tükürmek serbest mi? Değil... 
Meselâ...

Onun için, çağdaş toplumlarda aslında birçok 
şeyi yasaklıyorlar. İslâm da yasaklıyor yâni, 
İslâm’ı onlar yasakçı diye kınamasınlar. 
İslâm’da yasaklıyor; ama İslâm’ın yasakladıkları 
kötü şeyler. Zinayı yasaklıyor. Bu toplumda, ya 
da batı toplumunda adam diyebiliyor ki:

“—Sana ne! İki kişi bir şeye karar vermişse 
kanun bunlara ne karışıyor?” diyebilir,

Bunu bizim hukukçular içinde de söyleyenler 
var:

“—Kadın da râzı, erkek de râzı; iki kişi böyle bir 
şeyi yapmaya razıysa, kanun bunun peşine ne 
koşuyor? Niye evi basıyor?” diyor.

İslâm’da basar... Neden? İslâm beş gayeyi 
şey yapıyor. Nesli korumayı amaçlıyor. Öyle 



15

gelişi güzel, anası babası belli olmayan evlat 
istemiyor İslâm... Aile istiyor, ana babanın belli 
olmasını istiyor. Nesebin sahih olmasını istiyor. 
Soyu, nesebi korumak istiyor İslâm...

Sonra insan sağlığına, insanın kendi vücuduna 
aykırı şeyleri yasaklıyor. İçki yasak;

“—Sana ne ya hu? Çekil benim karşımdan, 
bırak!..”

Dün akşam uçakla Antalya’dan geliyoruz, tepsi 
içinde hanımefendiler ikram sunuyor bize, 
“göksel avratlar”... Hostes diyemiyorum ceza 
yazacaklar diye... İkram sunuyor, birisi sarı 
renkli; şu arkadaşın üstündeki kıyafet gibi, sarı 
renkli. Tamam, portakal... Ötekisi de şeffaf 
gibi... Soruyor yanımdaki:

“—Bu ne?”

“—Bu şampanya!” diyor.

Ha, İslâm’da öyle şey yok. İslâm’da olmaz, 
neden? Sarhoşluk aklı götürüyor, aklı götürünce 
de trafik kazası oluyor, şunu oluyor, bunu 
oluyor; İslâm bunu yapmaz.

“—Efendim işte, first class, birinci sınıf yer; 
bilmem ne...”

Suudi Arabistan havayollarında yok. Sen 
de istersen yapmazsın. Ne olacak? Çünkü 
adam buradan inecek, havaalanının yanında 
duran arabasına binecek, kullanacak. Alkollü 
kullanacak, ondan sonra kaza yapacak. Ne diye 
ikram ediyorsun zararlı şeyi... Mümkün olduğu 
kadar içirme...

Sigara yasak, kanunla yasakladırlar; şampanya 



16

serbest... Tezat var, İslâm bu tezadı kaldırıyor. 
Böyle zıtlık yok İslâm’da... Yasaklar var ama, 
yasaklar insanın kendisinin lehine, vücudunun 
sıhhatine, toplumun huzuruna yönelik oluyor.

İşte bunları yapmamız lâzım, bilmemiz lâzım!.. 
İslâm bir nizam olduğundan, İslâm nizamını 
bilmemiz lâzım. Nasıl evleneceğim, nasıl yuva 
kuracağım, nasıl evlat sahibi olacağım, nasıl 
ticaret yapacağım, nereden kazanacağım, 
kazancımı nasıl harcayacağım... İşte bu bir 
yaşam tarzı...

Başkalarınınki farklı; Brezilya’nınki farklı, 
İsveç’inki farklı... Bakın İsveç’ten bir misal. 
Burada olan bir arkadaş anlattı bana. İsveç’te 
tahsil görürken veya oraya bir ihtisas için gittiği 
zaman; İsveçli bir aile ile tanışmışlar. Adam 
kaptanmış, evinin anahtarını bizi arkadaşa 
vermiş:

“—Buyur, evimin anahtarı. Ben dört aylık, 
gemiyle gidiyorum; eşim yalnız kalacak, 
buyurun evin anahtarı...” demiş. “Buyurun evin 
anahtarı...” demiş bizim arkadaşa. Bu İsveç 
mantığı... Bunlar İsveçli...

“—Ben orada dört ay istediğim gibi yaşayacağım, 
bu da istediği gibi yaşasın.” demiş.

Çünkü, namus telakkisi farklı, dünya görüşü 
farklı... Çünkü, nizamlar başka türlü nizam. 
İslâm nizamı başka türlüdür. Onun için, bu 
İslâm’ın nizamını öğreneceksiniz.

Nedir İslâm nizamının önemli, önde gelen mühim 
maddeleri? Farzlardır. Farzları öğreneceksiniz. 
Beş vakit namaz kılacaksınız...



17

“—Hocam, beş tane olmasa da üç tane olmaz 
mı?”

Tenzilat hakkımız yok... Tenzilat hakkımız yok, 
Allah böyle emretmiş. Elli vakit sevabı veriyor, 
beş vakit namaz.

“—Namazı öyle kılmasam da, böyle kılsam olur 
mu?”

Olmaz, olmaz... Çünkü Peygamber Efendimiz 
namazın nasıl kılınacağını tarif buyurmuş, 
vs. Yâni, İslâm’ın nizamına uyacağız. Bunları 
öğreneceğiz, farzları öğreneceğiz. Farzlar gibi, 
bir de olumsuz farzlar var. Olumlu emirlere 
farz diyoruz; namaz kıl, oruç tut, hacca git, 
malından zekât ver ve şunu yap ve bunu yap... 
Bunlar olumlu emirler, farz...

Bir de olumsuz emirler var, yâni yasak... Şunu 
yapma... Yalan, söyleme. Haram... Sonra, 
içki içme, haram... Faiz yeme, haram... Onlar 
da emir aslında, ama yasak diyoruz. Bu çeşit 
olumsuz emirlere yasak adını veriyoruz. Emirler 
ve yasaklar. Bunları öğreneceksiniz.

“—Hocam, ben daha öğrenmedim bunları.”

Olmaz, çok geç kalmışsın! Bunları ne zaman 
öğrenecektin biliyor musun? Bunların hepsini 
ezbere bilecektin. Ne zaman? Sorumluluk 
yaşına girmeden önce... Sorumluluk yaşına 
yani, meleklerin senin sevaplarını günahlarını 
kaydetmeye başladığı yaştan önce bunları 
öğrenecektin ki, günah işlemeyip, defterine 
günah yazdırtmayacaktın. Sevapları kaçırmayıp, 
günah yazdırmayacaktın. Sevapları yapıp, sevap 
kazanacaktın.



18

Ne zaman yâni? Buluğ çağına ermeden önce 
öğretecektin. Demek ki, İslâm nizamında 
Allah’ın emirlerini çocuk daha buluğa ermeden 
öğretmek varmış. Bak, işte nizam değişti, 
nizamlar farklı. Şimdiki nizamda çocuklara 
oyunla bir şeyler öğretiyorlar, belli yaşa 
kadar bir şeyler öğretmiyorlar. İlkokul çağı 
masum bir çağ olarak kabul ediliyor vs. filan... 
İslâm’da öyle değil. İlkokulun son sınıfında veya 
ortaokulun başlarında çocuk buluğa eriyor. 
Yâni, sorumluluk başlıyor. Demek ki, ilkokulda 
çok mühim şeyleri öğrenmesi lâzım...

“—Hocam, bu kadar ağır şeyleri çocuk nasıl 
öğrenir?”

Buna terbiye ilmi derler. Çocuk terbiye ilmi, 
pedagoji derler. Bunun usulü vardır. Gene o 
farzları o yasakları o çocuğa onun anlayacağı 
şekilde öğretebilirsin. Büyüklere öğretim tarzı 
başka türlü olur, küçüklere başka türlü olur. Basit 
öğretirsin, ama gene öğretirsin. Öğretilebilir. 
Sade bir misalle kolayca öğretirsin. Öğretmen 
lâzım...

Böylece bir güzel hal ve gidişi olur insanın, bilir. 
Gıybet etmek günah diye bilir, iftira etmek 
günah diye bilir, dedikodu yapmamak lâzım 
diye bilir, yalan söylememek gerekir diye bilir; 
böylece bir hal ve gidişi ortaya çıkar kişinin... 
Hal ve gidiş. Nasıl hal ve gidiş? Güzel bir hal 
ve gidiş ortaya çıkar. Tamam, böyle bir hal ve 
gidişe sahip olması lâzım bir müslümanın.

“—E, biz bunlara sahip değiliz hocam!”

Neden? Çünkü biz çok başka kafalarla yetiştik. 



19

Hem bizi yetiştirenlerin kafası başka türlüydü, 
hem de belki babalarımızın kafası başka türlü, 
hem de belki bizim şahsen kendimizin birçok 
şeyden haberi yok, kendi kafamız başka türlü. 
Yâni, biz müslüman olmamamızın mantıklı 
sonucu olarak hareketlerimi düzenleyebilmiş 
değiliz. Müslüman adam; ama şeriata düşman... 
Müslüman adam; ama laik... Müslüman adam; 
ama şöyle...

Kişi laik olmaz. Bunu bilmiyorlar. Kişinin 
laik olması demek ya kâfir, ya münafık 
olması demek olur. Neden? Çünkü bir şeyi 
tutmayacak, tarafsız olacak... Devlet laik olur. 
Devlet vatandaşlarının inançlarına müdahale 
edemez, onların karşısında tarafsız olur. Sen 
şöyle yap, sen böyle yap diye baskı yapamaz. 
Olsa olsa devlet laik olur; fertler inançlı olur, 
bir inanca sahip olur. Yahudiyse yahudi olur, 
Allah saklasın... Müslümansa müslüman olur, 
el-hamdü lillâh biz müslümanız. Ha, devlet 
Yahudi’ye baskı yapamaz laik nizamda...

“—Sen sinagoga gitme, sen kiliseye gitme, sen 
Hıristiyan olma, sen papazlık elbisesi giyme!” 
diyemez.

Laiklik ne demek? Toplumun içerisindeki inanç 
gruplarının hareketlerindeki serbestlik de-
mek... Devletin onlara baskı yapmaması de-
mek... Devletin laik olmasını uygun görmüş Av-
rupa nizamları. Çünkü, bakmışlar Yüzyıl Harp-
leri olmuş, mezhep kavgaları olmuş, birbirlerini 
yakmışlar, yıkmışlar filan.. Sonunda bir sonuca 
da varamamışlar, sertlikten de bir sonuç çık-
mamış. Katliamlar yapmışlar. Sen Barthelemi 



20

katliamı gibi böyle... Akşamları evleri işaretle-
yip ondan sonra koyun gibi kesmişler, kıtır kıtır 
kesmişler; öteki mezhepten diye... Kovmuşlar, 
saman alevlerinde yakmışlar, sen dünya yuvar-
lak dedin diye işkence yapmışlar, engizisyon 
mahkemesine yargılamışlar...

Bakmışlar bu sertlikler sonuç vermiyor. Demişler 
ki:

“—Karışmayalım biz... Devlet bu işlere 
karışmasın, kişinin inancına müdahale etmesin!”

Ama devletin başındaki adam dindar olabiliyor. 
Meselâ, Amerika reisicumhuru kiliseye 
gidebiliyor. Bazıları vardı meselâ, yanında 
papaz gezdiriyordu. Her şeyi papaza soruyordu 
filan, dindardı bayağı... Şimdikinden önceki 
birisiydi. Ha, kişi dindar olur, bir dine bağlı 
olur, bir mezhebe bağlı olur, bir tarikata bağlı 
olur, devlet ona yan bakıp baskı yapmaz. Bu 
işte demokrasinin, laikliğin gereği bu...

Ama bizde ne yapıyorlar? Laikliği din düşmanlığı 
gibi anlayıp dine çatıyorlar. E bu, bu işi 
anlamamak demek yâni... Hazmedememiş, 
insan haklarını, hürriyetlerini anlayamamış. 
Karşısındakine hürriyet vermek istemiyor. 
Kendisinin istediğini yapmasını istiyor da, 
karşısındakine istediğini yapma müsaadesini 
vermek istemiyor bizim Türkiye’deki 
aydınlarımız. Karşısındakine müsaade vermek 
istemiyor.

“—E, ne olacak peki?”

“—Ben ne istiyorsam öyle olacaksın!” diyor.



21

“—E, ben senin yolunu beğenmiyorum ki... Allah 
seni ıslah etsin, Allah sana hidayet versin... 
Allah seni, ne bileyim, düzeltsin... Sen yanlış 
yoldasın...”

“—Hayır, benim gibi olacaksın!”

“—Senin ne meziyetin var da, ben senin gibi 
olayım? Benim yolum daha güzel, daha mantıklı, 
daha temiz... İnsanlara daha faydalı, herkesin 
iyiliğini istiyorum. Tertemizim, pırıl pırılım, 
hayır yapıyorum, hasenat yapıyorum. Sen niye 
İslâm’a düşmansın, niye şeriata düşmansın?”

“—İlericiyim ben!”

“—Nerede ilerisin sen? Neye doğru ileri yâni, 
ilericisin de... Cehennem yolunda mı ilericisin? 
Yâni, bu ilerilik... Ha aşırısın, tamam... İlerilik-
ten kastın oysa aşırısın. Çünkü sen daha laikli-
ği anlayamamışsın, kanunları anlayamamışsın, 
anayasayı anlayamamışsın...” filan.

Neyse, bu noktalara tabii temas ediyoruz 
gerektiği için.

(El-hedyü’s-sàlih) Şöyle bir güzel, uygun hal 
ve gidiş. Ahlâklı, edepli, sakin, terbiyeli hal 
ve gidiş. Yâni adam taşkın değil, azgın değil, 
saldırgan değil, küstah değil, hedy-i sàlihe 
sahip yâni, iyi bir hal ve gidişi var; bu bir... 
Peygamberler böyleydi. Saygın kimselerdi... 
Fazla komik, faza şakacı, fazla gayr-i ciddi, 
fazla zalim, fazla sert filan değildi. Yâni, hedy-i 
salih’i vardı, şöyle; sevimli, güzel, ciddi bir hal 
ve gidişi vardı. Birisi bu; hedy-i salih.

E, bu nasıl teşekkül eder, bu nelerle tahakkuk 



22

eder? Bu küçük şeylerden teşekkül eder. Na-
sıl bir televizyonun ekranındaki görüntü küçük 
noktalardan teşekkül ediyorsan, vericideki her 
nokta bu tarafta gelip uygun ışığı sana getiri-
yorsa, o ışıkların birleşmesinden televizyondaki 
şekil meydana geliyorsa; nasıl bir halı iplik il-
miklerinden meydana geliyorsa; sen halıyı şey 
görüyorsun ama, halı düğümlerden meydana 
gelmiş. Düğüm, düğüm, düğüm, düğüm; halı ol-
muş. Onun gibi...

Sonra, hatta kendimizi düşünelim, kendimiz 
hücrelerden meydana gelmişiz. Hücre hücre, 
hücre hücre, biz olmuşuz. Köy köy, kasaba 
kasaba, bilmem ne Türkiye olmuş; gibi... Yâni, 
küçük cüzlerden meydana gelmişiz.

İnsanın hedyi de, hal ve gidişi de küçük 
parçalardan meydana gelir. Bu parçalar 
nedir? Bir eğitim sürecinde kazanılmış güzel 
meziyetlerdir. Doğru sözlülüktür, sakinliktir, 
sabırdır, merhamettir, vesairedir; bunlardan 
bir İslâmî karakter oluşur, bir güzel hal ve gidiş 
oluşur, aşırılıklardan uzak bir şeydir yâni. Güzel 
vasıflar grubudur; bu bir...

d. Güleç Yüzlülük

(Ve’s-semtü’s-salih) Semt de Arapça’da çeşitli 
mânâları arasında, heyet, görünüm mânâsına 
geliyor. Bundan da kasdı, insana şöyle bakıldığı 
zaman güleç yüzlü filan görünmesi. Hali de 
güzel, huyu da güzel, yüzü de güzel. Böyle tavrı 
da güzel...

Evet, müslüman biraz bu hususa dikkat edecek; 
güleç yüzlü olacak, açık yüzlü olacak, beşüş 



23

diyoruz, beşaşet diyoruz, yüzde şöyle bir 
tatlılık olacak müslümanda... Yâni, bu tatlılık 
olabilir, insan yaparsa, biraz ağzını yayarsa 
tebessüm oluyor bu. Kaşını aşağı indirirse, kaş 
çatıklığı oluyor. Yâni, yüzdeki birtakım şeyleri, 
kaşları, gözleri, dudakları oynatmaktan yüzün 
manzarası değişiyor. Karşısındaki de ona göre 
memnun oluyor veya üzülüyor. Diyor ki:

“—Bu adam bana niye kaş çattı? Niye dik dik 
baktı, böyle niye başını çevirdi.”

Biraz böyle bakarsa, “Niye yan baktı?” diyor. 
Böyle bakarsa,

“Niye dik baktı?” diyor. Demek ki dik bakmak 
da doğru değil, yan bakmak da doğru değil... E, 
nasıl bakacağız? Yumuşak bakacaksın, tatlı tatlı 
bakacaksın, biraz da hatların yumuşak olacak, 
güleceksin.

Peygamber Efendimiz SAS buyuruyor ki:3

مُكَ فيِ وَجْهِ أخَِيكَ لكََ صَدَقةٌَ  تبََسُّ
(ت. عن ابى ذر)

(Tebessümüke fî vechi ahîke leke sadakatün) 
“Kardeşinin yüzüne tebessüm etmen, senin için 

3 Tirmizî, Sünen, c.VII, s.213, no:1879; İbn-i Hibbân, Sahîh, c.II, 
s.287, no:529; Beyhakî, Şuabü’l-İman, c.III, s.220, no:3377; 
Taberânî, Mu’cemü’l-Evsat, c.VIII, s.183, no:8342; Bezzâr, Müs-
ned, c.II, no:108, no:4070; Buhàrî, Edebü’lMüfred, c.I, s.307, 
no:891; Taberânî, Mekârimü’l-Ahlâk, c.I, s.26, no:20; Deylemî, 
Müsnedü’l-Firdevs, c.II, s.70, no:2396; İbn-i Adiy, Kâmil fi’d-Du-
afâ, c.V, s.275; Ebû Zerr-i Gıfârî RA’dan.
Kenzü’l-Ummâl, c.VI, s.410, no:16305; Câmiü’l-Ehàdîs, c.XI, 
s.202, no:10571.



24

sadakadır.” Biliyor muyduk? Ben birkaç defa 
söyledim, vaaza devam edenler bilir, devam 
etmeyenler ilk defa duymuş olabilirler. Tebes-
süm sadakadır İslâm’da... Yâni, cüzdanını çı-
kartacaksın, fakire bir para vereceksin, sadaka, 
tamam; ama, arkadaşının yüzüne tebessüm et-
mek de İslâm’da sadakadır. Bu da önemli, çün-
kü kaş çatıldığı zaman iyi olmuyor, dik bakıldığı 
zaman iyi olmuyor, dudak büküldüğü zaman iyi 
olmuyor, kaş kırıştırıldığı zaman iyi olmuyor. 
Bir kaşını kaldırdığı zaman iyi olmuyor filan... 
Yâni, hepsinin mânâsı var, insanın kaşını gözü-
nü oynatmasındaki; göz yumduğu zaman, 

“—O adam, bu işe göz yumdu.” diyoruz; veya-
hut gözünü açtığı zaman, 

“—Gözünü fal taşı gibi açtı.” diyoruz, o da bir 
duyguyu ifade ediyor filan. Hasılı, şöyle karşı-
sındakini memnun edecek bir güzel görünümde 
olacak. Hali de güzel olacak, yüzü de güzel ola-
cak.

e. İtidalli, Dengeli Olmak

(Ve’l-iktisad) Üçüncüsü de iktisad. Tabii 
kelimelerin tarih boyunca yaşantıları vardır. 
Mânâ değişiklikleri vardır, manasında gelişmeler 
ve kaymalar vardır. İktisad, bugün ekonomi 
mânâsına kullanılıyor. İktisadi ve Ticari İlimler 
Fakültesi diyoruz.

“—Sen ne iş yaparsın?”

“—Ben iktisatçıyım, işletmeciyim.” diyor.

İktisad bugün belli bir mânâya geliyor; ama 
eskiden de o mânâya gelecek demek değil bu. 



25

Her kelimenin bir tarihi var. Tarih içinde başka 
mânâya gelmesi de mümkün. İktisad, itidalli 
davranmak demek. Yâni aşırı olmamak; ne 
fazla öyle, ne fazla böyle... Ne az ne çok. İfrad 
ve tefridin ortasında dengeli gitmek iktisattır. 
Yâni, itidallilik demek. Bak gördün mü, iktisat 
kelimesi eskiden başka mânâya geliyormuş, 
Peygamber Efendimiz başka mânâya kullanmış. 
Dengelilik demek yâni, aşırı olmamak demek.

Şimdi aşırılıklar neler olabilir? Meselâ bir 
adamın parası vardır, çok parasını harcar 
harcar; bu adama müsrif diyoruz. İsrafçı bu 
adam, israfçı...

Bizim dört gün aile eğitimimiz oldu Alanya’da, 
çok büyük bir tatil köyünde; 700-800 kişilik bir 
toplantı yaptık dört gün. Açık büfe, yemekler 
açık büfeydi, masanın üstünde... Herkes 
tabağına koyuyor, istediği yemeği koyuyor, 
gidiyor masaya oturuyor, yiyor onu; serbest, 
tahdid yok... Yâni, az alacaksın, bir tabak 
alacaksın diye bir şey yok. Başında nöbetçi 
yok, karışan yok yâni... Serbest, doyasıya açık 
büfe...

Şimdi ben dikkat ettim kardeşlerimize, tabii 
eğer lokanta da olsaydı, kendisine gelen yemeği 
usta koyacaktı, belli bir miktarda koyacaktı. O 
da onu yiyecekti... Ben lokantada da yemek 
yerken, ya çok koydurtmuyorum tabağıma, 
ya da tabağıma konulanı yiyorum; yahut da 
satıyorum. Arkadaşlarıma satıyorum. Diyorum 
ki:

“—Bak şu tarafını hiç yemedim, var mı bunu 



26

yiyecek? Ziyan olmasın, yazık...” filan diyorum, 
“Bak temiz!” diyorum, satıyorum ki dökülmesin, 
çöpe atılmasın diye. Yâni, israf doğru değil 
diye.

Şimdi bazıları kocaman, yaygın, büyük tabaklara 
böyle Mevlevî külahı gibi, yukarıya doğru yığma 
dolduruyor. Bir orasından alıyor, bir orasından 
alıyor, ondan sonra götürüyor. Ne olacak o? 
Atılacak. İsraf haram... Az al, tabağındakinin 
hepsini sıyır... Yâni, bir damlayı bile ziyan 
etmek doğru değil. Çok önemli... İsraf haram... 
Evde de öyle olacaksın, para verdiğin yerde 
de öyle olacaksın. Ziyafet olan yerde de öyle 
olacak, açık büfede de öyle olacak.

Bu bir terbiye işte... Tabii, keşke bütün kar-
deşlerimiz burada olsalardı da oraya katılanlar, 
anlatsaydık; ama duyarlar bunu, tabağındaki-
ni yemediğinin, döktüğünün hesabını verecek 
yarın Allah’a... O kadar yemeği bol bol aldın, 
heveslendin, üç tabağı önüne koydun, onlar on-
dan sonra bidona gitti, çöp bidonuna... Mutfa-
ğa gittiği zaman, adam orada fırçayla, fırt fırt 
yapıyor, hadi atıyor, tabak yıkanmaya gidiyor. 
Ziyan oldu onlar, israf oldu, israf haram.

Azıcık al, yiyeceğin kadar al!.. Kendini bilmiyor 
musun, midenin ölçüsünü bilmiyor musun, 
kendi halini bilmez misin? Azıcık al, sıyır, 
bitir, tertemiz götür. Ben bazen böyle tabağı 
sıyırırım, şaka yaparım, hanıma veririm, derim 
ki:

“—Bak, tertemiz yıkadım sana, zahmet olmasın 
diye, rafa koy!” derim.



27

Rafa koymaz tabii de, ama hiç bir şeyi ziyan 
etmem. Çünkü yağ da bir madde, gıda maddesi 
oradaki, her şey bir şey. Ziyan doğru değil...

Demek ki israf bir aşırı uçmuş, israf haram; 
haram...

“—Aaa, israf harammış... İçki de haramdı, 
hocam içki de haramdı, şimdi ne olacak? İsraf 
da haram mı?”

“—Aynı, israf da haram!”

“—Ayy, keşke bilseydim; ben o zaman hiç israf 
yapmazdım.”

Tabii ya, içki içmediğin gibi israf da yapmaya-
caksın! Ben her zaman söylüyorum; haramla-
rın çeşitlerini öğreneceksiniz. Bir müslümanın 
bir müslümana üç günden fazla dargın kalması 
haram... Ne? Haram... Dargın kalmayacaksın. 
E, ne olacak? Konuşacaksın, dargınlık yok İs-
lâm’da... Eğer bir derdin varsa, anlat! İnsanlar 
konuşa konuşa anlaşır, anlaşmak lâzım. Küsmek 
yok, dargın olmak yok, haram...

İsraf etmiyor da, har vurup harman savurmuyor 
da; eli böyle sıkı, açabilirsen aşk olsun... Hiç 
açılmaz eli, sımsıkı yumrukları. Şuradan yalat-
tırmaz yâni dışını, avucunun içindekinin dışını 
bile yalattırmaz. Ha, bunun da adı cimrilik. Bu 
da haram... Bu da doğru değil, bu da bir aşırılık.

Müslüman nasıl olacak? Ne müsrif olacak, ne 
cimri olacak; orta, itidalli olacak. Her şeyi 
dengeli yapacak. Çok süslenip, giyinip donanıp, 
çok fiyakalı olmayacak; çok da derbeder 
olmayacak. Her şeyde ölçülere dikkat edecek 



28

ölçülü olacak. İşte buna iktisat diyoruz.

İktisad yâni, tutumluluk demek değil; iki aşırı 
uçta olmamak, normal yolda olmak demek. 
Bunlar önemli şeyler. İbadette de var bu. 
Peygamberlere mahsus bir sıfat olduğu için 
söyleyelim, Peygamber SAS Efendimiz ashabını 
uyarmıştı.

Bazıları yemin etmişler. Birisi demiş ki:

“—Ben, hiç oruçsuz vakit geçirmeyeceğim. 
Bundan sonra her gün oruç tutacağım!”

Bir tanesi de demiş ki:

“—Ben geceleri bundan sonra hep sabahlara 
kadar ibadet edeceğim!”

Bir tanesi de demiş ki:

“—Hep bu kadınlarla evlenmeden neler oluyor, 
neler oluyor; hiç evlenmeyeceğim, bekâr 
yaşayacağım, hep ömrüm böyle geçecek!”

Efendimiz bunları duymuş, çok kızmış, 
sinirlenmiş, Alnındaki

damarı kabaracak kadar asabileşmiş ve bunlara 
ikazda bulunmuş:

“—Böyle yapmayın, bu aşırılık!” demiş. “Bakın, 
ben sizin Allah’tan en çok korkanınızım, 
Allah’ın en sevdiği kimseyim; ama böyle aşırı 
yapmıyorum. Gecenin belli zamanları uyuyorum, 
sonra uyanıp gece ibadeti yaptığım zaman 
da oluyor. Bazı günler oruç tutuyorum, oruç 
tutmadığım zamanlar da oluyor. Görüyorsunuz 
evliyim.”

Yâni, tabiata, yaratılışa, hilkate, fıtrata uygun 



29

bir din...

“—Efendim, hristiyanlar hiç evlenmiyor, 
rahibeler evlenmiyor, papazlar evlenmiyor.”

Böyle şey yok... Nasıl olacak? Allah madem seni 
erkek yaratmış, o zaman evleneceksin, çoluk 
çocuğun olacak. evin erkeği olacaksın, adamı 
olacaksın, kocası olacaksın kadının, çocukların 
babası olacaksın, normal bir şey... Madem seni 
de hanım yaratmış, sen de evleneceksin, çoluk 
çocuk sahibi olacaksın, ev hanımı olacaksın, 
çoluk çocuk yetiştireceksin. Neden? Böyle 
yaratmış Allah... Âdem AS, Havva AS... E, niye 
böyle olmuş?

تنُْبِتُ مِمَّا  َّ�هَا  كلُ الْزَْوَاجَ  خَلقََ  َّذِي  ال  سُبْحَانَ 
 الْرَْضُ وَ�مِنْ أنَْفُسِهِمْ وَ�مِمَّا لَ يعَْلمَُونَ

(يس:٣٦)

(Subhàne’llezi haleka’l-ezvâce küllehâ mimmâ 
tünbitü’l-ardu ve min enfüsihim ve mimmâ lâ 
ya’lemûn) [Yerin bitirdiklerinden, insanların 
kendilerinden ve henüz mahiyetini bilmedikleri 
şeylerden bütün çiftleri yaratan Allah’ı tesbih 
ve takdis ederim.] (Yasin, 36)

Hem insanları, hem diğer mahlûkları, hem 
bitkileri Allah böyle yaratmış. Hurmanın bile 
erkeği dişisi var... Erkek hurmanın dalları dikenli 
oluyor. Yâni biraz yanaştığın zaman batıyor. 
Onun çiçekleri alınıyormuş, dişi hurmanın 
üstüne asıldığı zaman hurma öyle oluyormuş.

Bizim şurada avluyu genişletelim diye 



30

kestiğimiz incir ağacı vardı. Erkek incirdi 
aşısı olmadığından, kozalakları, kobatları pat 
pat düşüyordu. Çocuklar birbirleriyle oyun 
oynuyorlardı onları toplayıp, ellerine alıp, 
birbirlerine atıyorlardı. Neden düşüyor?

Aşılanmadığı için. Aşılı olması lâzım...

Bizim köyde fıstık aşılamışlar dağdaki yabani 
birtakım bitkilere; olmamış. Fıstık teşekkül 
etmiyor. Gitmişler ziraatçılara söylemişler. 
Demişler ki bunun erkeği var, dişisi var. Siz 
buna dikkat etmemişsiniz ondan... Erkeğini, 
dişini temin etmişler, ondan sonra güzel güzel 
fıstıklar oluyor. Antep’in fıstıklarından da 
daha pahalı oluyormuş bizim fıstıklar daha iyi 
oluyormuş yâni, nedense? Kokusu, rayihası filan 
güzel oluyormuş. Yâni, her şey fıtrata uygun 
olacak.

“—E pekiyi, bir insan evlenmezse ne olur?”

Bir insan evlenmediği zaman, ruhî ihtiyaçları 
gelişmediğinden veya baskı altında olduğundan, 
tabii bir insan olmaz. Gayri tabii bir insan olur. 
Bir kız evlenmediği zaman, gayri tabii olur. Yaşı 
geldi mi, geçmeğe başladı mı ruhsal sıkıntılar 
başlar. Neden? İnsanın tabiatı böyle olduğundan. 
İnsanın tabiatını Allah böyle yarattığından...

Bekâr durmak yanlış… Bekâr durmayıp da 
kazanovalık yapmak, çok aşırı kız peşinde 
koşmak, onu bunu ayartmak mayartmak; bu da 
haram. Nasıl olacak? Bunun orta yolu nedir? İşte 
evliliktir, normal ilişkiler içinde ciddi bir hayat 
sürmektir. İslâm budur, İslâm nedir? İslâm 
iktisat dinidir, itidal dinidir. Aşırı değildir... 



31

İbadette de aşırılık yoktur, fazlalık ve eksiklik 
yoktur. Hepsinin ölçüsü vardır, davranışlarda 
vardır, bunlara dikkat edeceksiniz.

Evet, işte iyi bir hal ve gidiş; güzel bir yüz, 
mütebessim bir çehre ve her işi itidalli, dengeli 
yapmak; peygamberliğin yirmi beşte birinden 
birisiymiş.

Güzel yüzlü olabiliriz. Yâni görünüşümüzü 
düzeltebiliriz. Peygamber Efendimiz görüşünün 
maddî yönden de güzel olmasına dikkat ederdi. 
Meselâ dişlerini misvaklardı, dişleri inci gibiydi. 
Dişlerinden etrafa ışıklar saçılırdı. Böyle tarif 
ediyor ravîler. Yâni şöyle dudakları aralanıp 
da dişleri göründüğü zaman etrafa ışıklar 
saçılırdı. Neden? Çok güzeldi dişleri, öyle 
sararmış, kararmış, çürümüş, perişan değildi. 
Diş güzelliğine, ağız sıhhatine dikkat ederdi.

f. Temizlik

Başka nelere dikkat ederdi? Koltuk altlarındaki 
kılları alırdı Peygamber Efendimiz. Çünkü koltuk 
altı terler, birisi de koltuk altının terinden 
dolayı koku olduğunu ona hatırlatmazsa 
yanındakiler burnunu kapatıp kaçarlar. Keşke 
birisi buna koltuk altlarına sürülen filanca şeyi 
anlatsa filan diye reklâmlar oluyor ya...

Çünkü teke gibi kokar insan. Orada terler, bir 
terleyip bir kurudu mu, bir terleyip bir daha 
kurudu mu; bazı insanlar maaşallah tekeden 
de fena kokuyor. Ne yapacak? Koltuk altlarını 
temizleyecek, yıkanacak, oraya koku, işte 
ne ise gerekli şeyleri sürecek. Başka çaresi 
yok çünkü yanındaki duramıyor kokusundan, 



32

yanındaki duramıyor.

Ağzı temiz olacak, ağzını çalkalayacak, yıkacak, 
dişleri misvaklayacak, fırçalayacak filan... 
Elbisesi temiz olacak.

“—Hocam, benim vücudum temiz de, elbisemi 
aldırma...”

Olmaz, elbise temizliği de namaz için lâzım. 
Üst baş temizliği de lâzım. Tertemiz olacak her 
şeyi müslümanın. Yeni olmayabilir, bir tanecik 
elbisesi olur; ama tertemiz olacak, pırıl pırıl 
olacak, burcu burcu olacak. Burcu kelimesini 
çok seviyorum, nedense çok hoşuma gidiyor. 
Burcu burcu kokacak elbisesi...

Bir şeyi okuyunca çok hoşuma gitti, temiz 
elbisenin tesbihi, zikri varmış; elbise kirlendi 
mi tesbihi, zikri sönermiş, bitermiş. Biliyor 
muydunuz? Temiz elbisenin zikri, tesbihi 
varmış; elbise kirlendiği zaman zikri, tesbihi 
sönermiş, bitermiş. Mumun böyle bittiği gibi, 
canı gittiği gibi yâni olurmuş.

Onun için temiz giyineceğiz. İki tane elbise 
alırız, iki üç tane çorap alırız, birisini yıkarız, 
ötekisini giyeriz; onu yıkarız ötekisini giyeriz 
olur biter yâni, hep böyle üstümüzdeki elbiseler 
tesbih etsin. Her şeyimiz mübarek olsun, 
giyimimiz, kuşamımız her şeyimiz güzel olsun, 
tertemiz olsun, pırıl pırıl olsun.

Efendimiz güzel koku sürerdi bir de. En güzel 
kokuları sürerdi. Zaten kendisi çok güzel 
kokardı da fakat çok da güzel kokular sürerdi. 
Bir yerden geçtiği zaman bir başkası o sokaktan 
geçerse kokuyu duyardı.



33

“—Peygamber Efendimiz buradan geçmiş.” diye 
kokusunu duyardı.

Güzel koku sürerdi. Taranırdı, tarağı vardı, 
aynası vardı, misvağı vardı... Bunların hepsi 
nedir? Güzellik alet edevatıdır. Bilmiyorum 
sizin tarağınız var mı, misvağınız var mı, 
güzel kokunuz var mı yanınızda? Bilmiyorum 
içinizdeki çamaşır kaç günlük? Bilmiyorum 
koltuk altlarınız temizlenmiş mi? Bilmiyorum 
ter kokuyor musunuz, kokmuyor musunuz? E, 
bunları kendiniz şey yapacaksınız, yâni kendi 
kendinize özen göstereceksiniz, tertemiz 
olacaksınız, burcu burcu olacaksınız, mümkün 
olsa...

Abdülhamid Han hoşuma gidiyor, her sabah 
havlusunu alırmış, her sabah gidermiş, 
yıkanırmış ondan sonra giyinirmiş. O en güzeli, 
her zaman yıkanmak en güzeli.

Keşke evler müsait olsa, banyolar müsait olsa, 
keşke her gün güzelce yıkansanız. O zaman sakal 
da böyle yumuşacık oluyor, saç da yumuşacık 
oluyor, insanın da böyle cildinin gözenekleri 
açıldığı için bir rahatlık hissediyor. Bir hafiflik 
hissediyor...

Aksi takdirde işte bugün yıkanamadı, yarın 
yıkanamadı, öbür gün yıkanamadı, böyle bir 
yapış yapışlık başlıyor insanın vücudunda, 
kokular başlıyor, ağırlıklar başlıyor filan... 
Saçlar keçeleşiyor, sakallar keçeleşiyor filan... 
E, hiç olmazsa haftada bir yıkansın...

Bak eskiden, mahrumiyet zamanlarında bile 
Peygamber Efendimiz biliyorsunuz çöllerde 



34

yaşadı. Yâni, orada bile haftada bir cuma 
guslü, abdesti almak ne kadar sevap. Yâni, hiç 
olmazsa haftada bir, bir güzel yıkansın tepeden 
tırnağa; hiç olmazsa... Tabii günde beş defa da 
elini, ayağını yıkıyor. O ayaklar günde beş defa 
gıcır gıcır yıkanırsa, ayak kokusu kokar mı?

Bizimkiler ne yapıyor? Bir çorabı altı ay giyiyor. 
Erzurum’dan buraya gelinceye kadar çorabı 
çıkarmıyor. Ondan sonra da camiye geliyor, 
arkasındaki adam fenalıklar geçiriyor. Namaz 
kılıncaya kadar

“—Ayy, sabredeyim ya Rabbi, dur bakayım, üç 
rekat kaldı, iki rekat kaldı...” filan, neden? 
Kokuyor, kokuyor,

“—Mübarek adam, sen bu çorabı çıkartsaydın, 
pabucunun içine koysaydın, bak şurada 
şadırvandan şırıl şırıl su akıyor. Şırıl şırıl sözü 
de hoşuma gidiyor benim; burcu burcu gibi... 
Ne güzel kelimeler var. Şırıl şırıl su akıyor, 
gıcır gıcır yıka ayaklarını. Hatta sabunla... 
Sabunluyorum, çok güzel oluyor. Ayaklarını 
sabunla, araları sabunla, şöyle tertemiz olsun. 
Kokmasın... Gel buraya, çıplak ayakla gel! 
Kimse seni ayıplamaz, niye çorapsız geziyor 
diye. Daha güzel olur...

Hàsılı, Efendimiz dış görünümün şartlarına 
da dikkat ederdi, güzellik alet ve edevatını 
da kullanırdı, güzelliğe gayret ederdi, “İslâm 
temizlik dinidir.” buyururdu.

Temizliği de birtakım şartlara bağlamış. Abdest 
almak namaz için gerekli oluyor, gusül abdesti 
gerekli oluyor, haftada bir hiç olmazsa Cuma 



35

guslü almak gerekli oluyor filan diye... Yâni, 
temizliği mecburiyetlere bağlamış ki halk ne 
yapmasın diye? Kaytarmasın diye, yan çizmesin 
diye...

“—E, bunun ne önemi var Hoca!”

Bunun o kadar önemi var ki; eskiden Avrupalılar 
yıkanmazmış... Neden yıkanmazmış? Küçükken 
papazın kendisini ıslattığı vaftiz suyunun bere-
keti kaçmasın diye yıkanmazmış. Yıkanmaktan 
sıhhati bozulur diye düşünürlermiş. Bizim Os-
manlı dedelerimize şaşarlarmış,

“—Yahu bunlar bıcıl bıcıl, çıpıl çıpıl, şırıl şırıl yı-
kanıyorlar, bunlar hasta olacak, ölecek!” filan 
derlermiş, yıkanmazlarmış.

O Paris’in meşhur, güzel kokularının çıkması, o 
ter kokularını, yıkanmamaktan meydana gelmiş 
vücuttaki birikmiş pis kokuları bastırmak için-
miş, Paris’in kokularının güzel olmasının sebebi 
oymuş.

E, bir insanı düşünebiliyor musunuz, büyük ab-
destini yaptığı zaman iyice temizlenmemesin-
den ne kokular hasıl olur? Ben bir terzi arkada-
şın yanındaydım. Birisi pantolonunu ütületmeye 
göndermiş terziye... Terzi de malum suya şöyle 
sokuyor bir şeyi, süngeri, pantolonun şöyle üs-
tüne bir sürüyor, ondan sonra ütülüyor. Yâni, 
biraz ıslatıyor, öyle ütülüyor. Tam ayak arasını 
ütülemeye gelince bir kokular çıktı... Yüznu-
mara gibi...

Yâni, adamın kendisi yok pantolonun içinde, 
adamın kendisi yok; ama neyi gösteriyor bu? 
Vaziyetin çok fena olduğunu gösteriyor. Yâni 



36

pantolonun pis kokusu... Öyle ütülerken, 
etrafa yüznumara kokuları yayıldı. Demek ki, 
büyük abdestinden sonra gerekli temizliğe 
ihtimam etmiyor. Demek ki suları, selleri —su 
kullanıyorsa— demek ki oraları temiz değil.

Nasıl olacak? Pırıl pırıl olacak. Şu kadar bir 
yerden daha fazla miktarda veya avuç içi kadar 
derler, daha fazla miktarda pislik olursa insanın 
vücudunda, elbisesinde namazı olmaz. Demek 
ki dikkat edecek, temiz olmaya dikkat edecek, 
aziz ve muhterem kardeşlerim!..

Evet, demek ki hal ve gidişimiz iyi olacak. Hal ve 
gidişin iyi olmasını sağlamak kolay bir şey değil. 
Bu İslâm’ın emirleri öğrenmeyi gerektiriyor. Bu 
da ilmik ilmik halı dokur gibi bir şey. Yavaş yavaş 
öğrenilecek. Bak biz buraya geliyoruz, hadis 
okuyoruz, siz de dinliyorsunuz Allah râzı olsun. 
Her gün bir şeyler öğreniyoruz, uyguluyoruz... 
İşte halıya bir iki ilmek atmış oluyoruz. Böylece, 
böyle ilmik ilmik, ince ince, yavaş yavaş oluyor. 
Hızlı olsa daha iyi... Aileden olunca hızlı olur. 
Küçükten öğretilirse, bir insan; küçük yaştan 
öğretilirse çok iyi olur.

Bu eğitim toplantısı yaptığımız yerde bizim ruh 
sağlığı merkezimizden bir doktor kardeşimiz bir 
konuşma yaptı topluma. Ben hayran kaldım. Çok 
şeyler öğrendim ruh sağlığıyla ilgili. Bir çocuğun 
üç yaşına kadarki hayatındaki karşılaştığı 
olaylar, ondan sonraki hayatında çok büyük 
tesir meydana getiriyormuş. Meselâ annesinin, 
“Altına yaparsan senin pipini yakarım!” demesi. 
“Çişini yaparsan, pantolonunu ıslatırsan, iğne 
yaparım!” filan demesi; ileride ruhsal bazı 



37

hastalıklara yol açıyormuş. O baskılar, o çok 
önemliymiş. Ne yapacakmışız çocuğa?

“—Aferin evladım, bak kendi kendine haber 
verdin çiş yapacağını hadi bakalım aferin 
bilmem ne, al sana şeker bilmem ne...” böyle 
methederek yapacakmışız bu işleri... Sertlikle 
olmazmış bunlar. Üç yaşına kadarki şeyler...

Babasının çocuğa ilgi göstermemesi, erkek 
çocuğunun sonunda buluğ çağına erdiği zaman, 
ruhsal hastalıklara düşmesine sebep oluyormuş. 
Babasının davranışlarının önemi var çocuk 
üzerinde. Annenin şefkatinin önemi var. Üç 
yaşına kadar... Onları kitap haline getirsinler 
veya makale haline getirsinler dergilerden 
okuyun, biz çocuklarımızı ziyan ediyoruz. Hata 
ediyoruz biz... Hepimiz çocuğa yakarım, ederim 
demişizdir. İğne batırırım demişizdir yâni... 
Ben çok üzüldüm... Bunları öğrenmek lâzım... 
Çocuğun ilerideki ruhsal gelişmesini çok berbat 
ediyormuşuz biz. Küçük yaştaki eğitim çok 
önemliymiş. Bunların hepsini öğrenelim...

Hal ve gidişimiz güzel olacak. Bu ilmik ilmik 
olacak. Sabırla olacak, zamanla olacak, devamlı 
bir çalışmayla olacak bir eğitim süreci... Kolay 
değil; ama aileden olursa çabuk olur, sen de 
biraz heves eder de dini kitapları çok okursan, 
çabuk olur. İskenderpaşa’da haftada bir 
hocaefendi vaaz verecek diye beni beklersen, 
ağır olur. Otuz yılda olur, kırk yılda olur. İşi 
öğrendiğin zaman iş işten geçmiş olur.

“—Ah be, hay Allah, ben çocuğu istediğim gibi 
yetiştirememişim! Demek ki kabahat bendey-



38

miş. Haa, benim çocuğumun kusurunun sebebi 
demek ki benmişim.” diye, sonra anlar insan.

Onun için çok okuyun! Dinî kitapları, yayınları, 
konuşmaları takip edin! Sonra güleç güzlü 
olacaksınız, heyetiniz, görünümünüz güzel 
olacak. Bu da önemli... Kaşınıza, gözünüze, 
bıyığınıza, sakalınıza, kokunuza, temizliğinize, 
giyiminizin şöyle rahat olmasına dikkat 
edeceksiniz; önemli... Kişiliğinizi aksettiriyor.

Ben meselâ birisini ayıpladım. Baktım yaşlı 
bir insan, saçına filan kır düşmüş. Blue-jean 
pantolon giymiş, dar da... E, bu delikanlı gibi 
yâhu, olmadı... Garipsedim yâni ben. Şöyle 
biraz rahat giyinse ya, ne oluyor böyle daracık 
patates gibi... Yamrular yumrular çıkıyor 
ortaya. Çocuklarda da iyi olmuyor da, hadi 
delikanlılar yapıyor sen niye yapıyorsun? Bari 
sen yapma!..

Yâni giyim kuşama da dikkat edeceğiz. 
Yüz güleçliğine, herkesi böyle güleç yüzle, 
beşaşetle karşılamaya dikkat edeceğiz. Bir de 
aşırılıktan kaçınıp itidalli bir yolda yürüyeceğiz. 
Müsrif olmayacağız, cimri olmayacağız. 
İbadete aşırı düşkün olup, vazifelerimizi ihmal 
etmeyeceğiz; ibadetten aşırı kaçıp, ibadet 
kusurlu olmayacağız... vs. Her şeyimizi böyle 
ölçülü yapmaya gayret edeceğiz.

Allah bize güzel ahlâkı nasib eylesin... 
Hocamızın Tasavvufî Ahlâk kitabını lütfen 
okuyun. Hocamız ahir ömründe o Tasavvufî 
Ahlâk’ı ömrünün tecrübelerini size aktarmak 
için yazdı. O güzel kitabı okuyun, oradaki güzel 



39

huyları benimsemeye çalışın, kötü huylardan 
kurtulmaya gayret edin...

Allah sizi peygamberlerin sahip olduğu güzel 
huylara sahip olanlardan eylesin... İki cihanda 
aziz ve bahtiyar eylesin... Cennetiyle, cemaliyle 
cümlenizi müşerref eylesin...

Fâtiha-i şerife mea’l-besmele!

Prof. Dr. Mahmud Es’ad COŞAN
16. 02. 1997 – İskenderpaşa Camii

Bütün HADİS DERSLERİNE PDF olarak 
ulaşmak için tıklayınız.

https://serverkursu.com/sohbetler/1/oku
https://serverkursu.com/sohbetler/1/oku

